

علمية – دينية – فصلية

تصدر عن منتدى الإعجاز العلمي في القرآن والسنة - لبنان العدد الثامن والعشرون، السنة السابعة، ربيع الأول ١٤٣٥ه، شتاء ٢٠١٤م

# أكثر من إعماز علمي ضي سورة الطارق

في الصدد:

الأسرة آخر الحصون

إستوصوا بالنساء خيرا

# زوروا موقعنا الإلكتروني



لإسلام الإعجاز العلمي أرشيف المجلة المنتدى

# www.iijazforum.org

لااستعانة بمواضيع وبموث ضي الإعماز



لمواكبت النظرة

المتجددة للإسلام

لراطراع على ممتوى الأعداد السابضة من مملة "الإعماز"



لااطلاع على مقالات التعريف بالإسلام



للتعرض على منتدى الإعماز العلمي أهداضا ونشاطات وأعضاء



للمزيد من الأسئلة والإيضامات والاقترامات راسلونا



### علمية - دينية - فصلية تصدر عن منتدى الإعجاز العلمي في القرآن و السنة لبنان



العدد الثامن والعشرون - السنة السابعة - شتاء ٢٠١٤ م - ١٤٣٥ هـ

جمعية علم وخبر ۲۷۹/۱د/۲۰۰۵/تعديل ۱۸۵۲د/۲۰۰۷

## الفكرس

| ص ٤  | أ.صلاح سلام             | الأسرة آخر الحصون                                        |
|------|-------------------------|----------------------------------------------------------|
| ص ٦  | د. عبدالله المسند       | رحلة المعراج تأملات رقمية                                |
| ص١١  | ع. د. محمد فرشوخ        | الإعجازالعلمي في سورة الطارق                             |
| ص ۲٤ | م. د. عبد الدائم كحيل   | النبتات تفكر وتعقل                                       |
| ص ۲۹ | أ.د. صادق الهلالي       | الإعجاز العلمي للقرآن الكريم في السمع والبصر والفؤاد     |
| ص ۳۵ | أ. د. زغلول راغب النجار | الجبال بين التفسير العلمي والإعجاز العلمي في القرآن      |
| ص ٤١ | أ. باسم علي             | الرحمن علم القرآن                                        |
| ص ٤٤ | د.حسين رضوان اللبيدي    | من علّم آدم                                              |
| ص ۵۳ | أ. صلاح غلاييني         | التحنيك ياأهل القرن الواحد والعشرين                      |
| ص ۲۱ | Sean William White      | $Medina\ Charter\ Of\ Prophet\ Muhammad\ and\ Pluralism$ |
| ص ٥٥ | ع. د. محمد فرشوخ        | عودة الى الأيام الخوالي                                  |

رئيس التحرير: العميد الركن المتقاعد الدكتور محمد فرشوخ

العلاقات العامة: الأستاذ أحمد مختار الزاملي الاشراف الفقهي واللغوي:القاضي المهندس أسامة منيمنة

### الهيئة الإدارية لـ «منتدى الإعجاز العلمي في القرآن والسنة » في لبنان:

| نائب الرئيس: الأستاذ باسم علي            | الرئيس والمدير المسؤول: ع.ر.م. د. محمد فرشوخ |
|------------------------------------------|----------------------------------------------|
| أمين الصندوق: الأستاذ أحمد مختار الزاملي | أمين السر: الأستاذ بهيج مومنة                |
| مستشار: الأستاذ صلاح سلام                | المحاسب: الأستاذ زهيرالجندي                  |
| مستشار: د. خالد حسين                     | مستشار: النقيب د. غسان رعد                   |

توزع هذه المجلة مجاناً الإخراج والطباعة ، مطابع اللواء صدرهذا العدد بدعم من إدارة جريدة اللواء وبمؤازرة علمية من الهيئة العالمية للإعجاز العلمي في القرآن والسنة

> للمساهمة في توسيع انتشار هذه المجلة التبرع لدى بنك عودة رقم الحساب: 878 074 461 002 062 01



الافتتاحية أ . صلاح سلام

# الأسرةآخرالحصون

تعلمنا في المدرسة واختبرنا في الحياة أن الانسان مدنى بطبعه، يأبي الانعزال ويحن إلى الجماعة، كما بشرتنا أخر الأبحاث والتجارب العلمية في كبريات المؤسسات العالمية بأن جينات الجنس البشري مفطورة على التعاون والمشاركة والمواساة.

ومع ذلك فإن القرن الواحد والعشرين وهو الذي جاء بعد قرن من العلوم والاكتشافات والاختراعات الهامة، يشبهد، رغم التفوق التكنولوجي، تفوقا في أدوات القتل ومنافسة وصراعا في كل الميادين، صراع التملك والسيطرة، صراع الأقوى والأشد فتكا، وليس الصراع بين الحق والباطل أو بين الخير والشر أو بين العلم والجهل.

وهنا مكمن الخطر على عقليتنا وقيمنا وعلى عقلية أولادنا وقيمهم، فالألعاب الإلكترونية تعبر عن هذا العصر المتحلل، وهي تضج بمشاهد القتل والقتال والتفجير وكذلك مضمون أغلب الأفلام السينمائية.

وحتى «موضة» الملابس والأحذية تظهر مثل هذه العقد النفسية وتجعل من يرتديها يتوهم أنه مقاتل شرس ورام ماهر وسائق مخاطر، بينما هو في الحقيقة عرضة لأمراض نفسية قد ترافقه طيلة حياته وقدُ تخرجه من الحياة الاجتماعية والعملية لتتركه فريسة الظنون والتخيلات وتعجزه عن مواجهة متطلبات الحياة من علم وعمل ومشياركة.

في الأيام السالفة كانت حصوننا متعددة: الأسرة والعائلة والمدرسة والمسجد والمجتمع والوطن، وها هي الحصون تتداعى تباعا حتى طرق الخطر أبواب الحصن الأخير، حيث الملاذ والدفء والحنان، وحيث أركان التربية والتوجيه والأخلاق والقيم، أعنى به حصن الأسرة.

ويجري اختراق هذا الحصن من ثلاثة محاور: الأول التلفزيون يحل محل الأم والأب في التربية والتوجيه، وقد عوّد الناشئة على التعاطف مع المجرم والمنتِحر والمغتصب. والثاني الانترنت ينوب عن المعلم والأستاذ بحيث يقدم أنواعا من المعرفة بينما يدسّ في طياته في أحيان كثيرة أسوأ العلم وأسوأ المعرفة. والثالث الألعاب الإلكترونية التي لم تترك للكتاب ولا للقصة ولا للرسم ولا حتى للألعاب التربوية والتوجيهية والعلمية مكانا. ويكفي أن ننظر إلى رداءة خط اليد عند الصغار والكبار مسؤولين وعاديين لنقدر تدنى التحصيل الثقافي عند الناس.

أن الأوان ليستدير الأهل ناحية البيت فيقللون من السهر خارجه ويخصصون للجلوس مع أولادهم وقتا كافيا لنقل المعارف وللإطمئنان إلى أوضاعهم وعلاقاتهم، ولتصحيح أخطائهم ولتخصيصهم بالاهتمام اللازم.

لسنا بصدد تحديد المسؤليات وإلقاء اللوم، إنما هي كلمة حق لعلها تجد لها سامعاً غيوراً على أهل بيته فيسعفهم قبل فوات الأوان، وبانتظار إجراء حركة إصلاح حقيقية في المدارس والمساجد والمناهج ، ليت الآباء والأمهات يتنبهون لتدارك الأخطار التي تهدد الأسرة آخر الحصون.

# كلمةالعدد

# علومتعززها الأرقام

في هذا العدد بحوث غنية بالأرقام، فالبحوث القيّمة والتجارب الدقيقة، تتميّز بفضل ما تتضمنه من أرقام وأعداد كالإحصاءات والنسب والمقاييس والمكاييل تفرض على القارئ العادي أو المتخصص تقدير هذه البحوث والاكتشافات والاختراعات واحترام من يقف وراءها.

وفي الإسلام تحتل الأرقام حيّزاً كبيرا، في نسب الميراث وعدة الطلاق ومدة الحمل والرضاعة والفطام، ومدة الحيض، وتنوع الشهور القمرية ووظائفها، وعدد الشهود، وحد السارق والمرتشي والزاني وقاذف المحصنات وشارب الخمر... ففي القرآن الكريم والحديث الشريف منها ما يدفع إلى التساؤل عن أسباب كثرتها وأسباب ذكرها فضلاً عن التفكر في أهميتها ودقتها.

ففي إيراد الأرقام في الإسلام إشارة للعلماء وحافز كي يسبروا أغوار العلوم التي وردت أمهاتها في القرآن والحديث.

لكن السبب الأهم لوجود هذه الأرقام الدقيقة هو التحدي الإلهي لمن كان له عقل وضمير بأن الإسلام ليس ديناً من صنع البشر، بل هو دليل الصانع لكي يحسن المستهلك استعمال الآلات التي بين يديه أحسن استعمال ولكي لا يفرط بها ولا يسيء استغلالها أسوأ استغلال.

والصانع هنا هو الله تعالى، والمستهلك هو الانسان، والآلات هي أعضاؤه وما سخّر له االمولى تعالى من حيوان ونبات وجماد، ونور ورياح وسحاب وهواء وماء.

القرآن الكريم والحديث الشريف ليسا كتباً للزينة ولا للتسلية ولا للتشدق ولا للتفدق ولا للتفدق ولا للتفيهق. في كلام الله ورسوله إثارة للوجدان واستثارة للهمم، وتحفيز للعاقلين وتنبيه للغافلين. ولكي يتميز هذا الكلام عن سائر كلام الخلق تعزز بالأرقام الدقيقة، والأرقام الدقيقة تتحدى وتعجز من يحاول أن يثبت بطلانها. إنها معجزة مستمرة ما دام الليل والنهار.

رئيس التحرير

# رحلة المعراج «تأملات رقمية في السرعة والسافة»

د. عبدالله المسند\*

من المسلم به عند كل مسلم أن حادثة الإسراء والمعراج - الحادثة المعجزة - جزء من سيرة المصطفى صلى الله عليه وسلم. فهي منعطف كبير ومهم في سيرة المجتبى صلى الله عليه وسلم. رحلة المعراج فريدة بل ويتيمة في تاريخ البشر فلم ولن تتكرر والله أعلم. رحلة جمعت أفضل البشر مع أفضل الملائكة ليعرج به إلى أين؟ وأى طريق سلك؟ وأى وسيلة ركب؟ وأى سرعة بلغ؟ قصة المعراج قصة عجيبة وفي نظرى أغرب ما روى من السيرة النبوية ... قصة معجزة وخارقة لنواميس الكون قاطبة ربطت الأرض بالسماء و الأحياء بالأموات والقريب بالبعيد والإنسان بالملائكة والحاضر بالماضى والحاضر بالمستقبل بل ربطت بين الدنيا والآخرة. لم تحدث لأحد من قبله صلى الله عليه وسلم وفقاً للنقل وربما لن تحدث لأحد من بعده ... بل ولم يزعم أو يتجاسر أحد من الدجالين أنه عرج به كما عُرج بمحمد عليه الصلاة والسلام ... حادثة فريدة غريبة في زمانها ومكانها وفصولها حتى دفعت قريشاً للتكذيب وبدون تردد ... بل وحتى لو حصلت في عصرنا هذا، عصر النانو والذرة، لكذب بها أكثر أهل الأرض إلا من فتح الله عليه ﴿ وما جعلنا الرؤيا التي أريناك إلا فتنة للناس ... قصة المعراج بأى سرعة تمت؟ وأي مسافة قطعت؟ سؤالان محيران، قال تعالى ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لآيات لَقُوم يَتَفَكُّرونَ ﴾ فدعونا نتفكر ونتأمل ونتدبر جانباً من جوانب القصة هي السرعة و المسافة .

لنضرب مثالاً يجسد الفكرة: المسافة المستقيمة

بين مكة المكرمة والقدس الشريف حوالي ١٢٠٠كم، ولنفترض جدلاً أنها فقط ١٠٠٠كم ... سيقطعها الإنسان راجلاً في ٢٠٠ ساعة متواصلة تقريباً بسرعة مكم/ساعة ... بينما تقطعها الدراجة الهوائية في ٥٠ ساعة بسرعة ٢٠٠كم/ساعة ... بينما تقطعها السيارة بعشر ساعات فقط بسرعة ١٠٠٠كم/ساعة ويقطعها القطار السريع في ٣,٣ ساعة بسرعة ٢٠٠٠ كم/ساعة سرعتها ١٠٠٠ كم/ساعة ... بينما الطائرة تقطعها بساعة واحدة عندما تكون سرعتها ١٠٠٠ كم/ساعة ... بينما طائرة الميراج على سرعتها ١٠٠٠ كم/ساعة ... وفي سرعة دخول مكوك الفضاء ... وفي سرعة دخول مكوك الفضاء إلى الأرض (٢٠٠٠ كم/ساعة) تُقطع المسافة بين مكة والقدس بدقيقتين فقط ... وبأعلى سرعة اخترعها الإنسان هي سرعة سفينة الفضاء وتبلغ (٤٤٠٠ كم/ساعة) تستغرق الرحلة بين المدينتين فقط دقيقة واحدة.



صورة لطائرة مخترقة حاجز الصوت

رحلةالمعراج

فريدةوعجيبة



المكوك الفضائي وهو يغادر الغلاف الجوي

وأخيرا لندع السرعة التقليدية ونحسب وفقا لأسرع سرعةعرفها الإنسان إنها سرعة الضوء Lightspeed وتعادل ١٠٧٩٢٥٢٨٤٨ كم/ساعة وتقطع المسافة بين المدينتين في ٠,٠٠٠٠٠٦ جزء من جزء من الثانية أى أسرع من لمح البصر فسبحان الذي بيده ملكوت

> السموات والأرض. منها ندرك ماهية سرعة الضوء، فدعونا نستخدم تلك السرعة الرهيبة والتي (لو) إستخدمها الإنسان جدلاً للسفر من

مكة إلى نيويورك والمسافة بينهما (١٠٠٠٠كم) بسرعة الضوء لقطعها فقط بـ ٠,٠٠٠٠٦ جزء من الثانية أي أسرع من لمح البصر ... بينما لو استخدمت السرعة نفسها للسفر إلى القمر ومعدل بعده عن الأرض حوالي ٣٨١٧٠٦ كم لقطعت المسافة بـ ٠,٠٠٠٢ أي بثانيتين تقريباً . ( . . . )

ولوسافر الإنسان بسرعة الضوء إلى الشمس التي تبعد عن الأرض بمتوسط ١٤٩٦٠٠٠٠ كم لاستغرقت الرحلة ٠,٠٨ أي ثمان دقائق فقط ... بينما الرحلة بين كوكب الأرض وأبعد كوكب في المجموعة الشمسية بلوتو (٥٩٠٠٠٠٠٠ كم) على السرعة نفسها تستغرق ۲:۲۸ ثلاث ساعات و ثمان وعشرون دقیقة ... فلك أن تتخيل تلك المسافة البينية الهائلة بين كوكبي الأرض وبلوتو لدرجة أن السرعة التي ستقلك من مكة

### إلى نيويورك (سرعة الضوء) تستغرق معها لمح البصر بينما بين الكوكبين ثلاث ساعات وثمان وعشرون دقيقة ﴿ أَأْنُتُمْ أَشُدُ خُلْقًا أَمِ السَّمَاءُ بَناهَا ﴾.

ولك أن تتخيل ضبعفنا وحجمنا نحن سكان الأرض فلو سافر الإنسان بسرعة سفينة الفضاء كما أسلفنا وتبلغ (٥٤٤٠٠ كم/ساعة) لاستغرقت الرحلة بين الكوكبين ٢٧١١ ساعة أي ٢٧١١ يوما أي سبع سنين ونصف فقط للوصول إلى كوكب بلوتو!! ﴿ رَبُّنا مَا خَلُقْتَ هَذَا بَاطِلًا سُبِحَانَكَ فَقَنَا عَذَابَ النَّارِ ﴾.

دعونا نسافر خارج النظام الشمسى إلى أقرب نجم إلينا وهو نجم الفاقنطورس Alpha Centauri حيث يبعد حوالي ٢٤,٤ سنة ضوئية، ونلاحظ أننا استخدمنا السنة الضوئية كوحدة قياس بدلا من الكيلومتر وذلك لصعوبة استخدام الوحدة التقليدية لقياس المسافات بين النجوم وذلك لبعد المسافات بيننا وبين النجوم ... وعلى سبيل المثال إذا أردنا أن نعبر عن

المسافة بيننا وبين نجم الفاقنطورس بالكيلومتر فإن المسافة تعادل أى أكثر من ٤٠ تريليون كم (أي ٤٠

مليون مليون مليون كم!!!!) ﴿ فَلا أَقْسُم بَعُواقع النُّنجُوم وَإِنَّهُ لَقَسُّمُ لَوْ تَعْلُمُونَ عَظيُّم ﴾ .

ونجم ألفاقنطورس مغمور وغير مشهور وغير مرئى بالعين المجردة لأنه من القدر الحادي عشر ...



نجم الفاقنطورس كما يشاهد عبر التلسكوب



## تربط الأرض بالسماء

لذا لنقيس المسافة بيننا وبين نجم لامع مشهور نجم الشعري اليمانية Sirius ﴿ وَأَنَّهُ هُو رَبُّ الشَّعْرَى ﴾

حيث تصل المسافة بيننا وبينه إلى ٨,٦ سنة ضوئية ... بمعنى أخر نحتاج للسفر إلى هذا النجم بسرعة الضوء الفائقة ٨,٦ سنة لنصل إلى نجم قريب منا بعده بالكيلومتر ۸۱۳۵۲۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰ كم أي حوالي ٨١ تريليون كم ﴿ وَسَارُعُوا إِلَى مَعْفَرَة مَنْ رَبِّكُمْ وَجَّنة عَرْضُهَا السَّمَاوَاتُ وَالْأَرْضُ أَعَّادَتْ لَلُّمَّتَّقينَ ﴾ ... جدلا لو سافر الإنسان لهذا النجم بسرعة المكوك الفضائي لاحتاج إلى ١٠٢٤٣٢٥١٤١٠٢ سنة أي ١٠٢ بليون سنة لبلوغ الشعرى اليمانية !!!!! فأى مسافة هذه؟ وأى بعد هذا؟ وأى نظام يحيطنا؟ وأى سماء تظلنا؟ فسبحان ﴿ بَدِيعُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ ﴾ والله



نجم الشعرى اليمانية ألمع نجم في السماء

لنترك نجم الشعرى اليمانية لأنه نجم قريب! وسنضرب مثلا بعنقود الثريا المشهور Pleiades حيث يبعد عن الأرض ٤٤٠ سنة ضوئية ... والكل شاهد نجم الثريا معلقة بالسماء وزينة، ولكن ليس كلنا يدرك أن ما نشاهده من الضوء فيها عمره ٤٤٠ سنة أى شع قبل ٤٤٠ سنة وأستمر مسافراً بسرعة الضوء إلى الأفاق حتى وصل إلى أبصارنا ليقطع مسافة ٤١٦٢ کم أي ٢١٦٤

### تريليون كم، فسبحان من له ﴿ مُلْكُ السَّمَاوَات وَالأَرْضِ وَمَا فِيهِنَّ وَهُو عَلَى كُلُ شَيْء قَادِيْرُ ﴾ .



عنقود الثريا



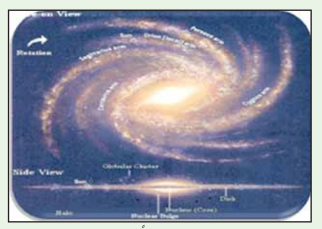
### تحذير

أخى و أختى القارئة ... إذا شرقت وشككت بهذه الأرقام حول المسافات والأبعاد والأحجام للسماء الدنيا، وخالجتك الظنون أن ما سلف مبالغ فيه وربما مخالف للواقع ... ننصحك ألا تكمل قراءة المقال فحتماً لن يُسعفك عقلك وخيالك للتدبر في خلق الله القائل ﴿ فَلا أُقسمُ بَمَا تُبصرُونَ وَمَا لا تُبصرُونَ ﴾



### لنقفز وندع نجوم مجرتنا مجرة التبانة Milky way (وهي بالملايين أنظر الشكل) ونرى (من) أقرب المجرات لنا وهي مجرة المرأة المسلسلة Andromeda

Galaxy المجرة الوحيدة المشاهدة بالعين المجردة، وتبعد عن نظامنا الشمسي حوالي ٢,٥ مليون سنة مع المؤمنين. ضوئية، بعبارة أخرى أنت تشاهد حدثاً في الماضي البعيد، حدث قبل ٥, ٢ مليون سنة وسار بسرعة الضوء ليقطع مسافة قدرها ٢٣٦٥٠٠٠٠٠ ۰۰۰۰۰۰ کم أي ۲۳ کدريليون کم (أي مليار مليون مليار كم).



مجرة التبانة كما تخيلها العلماء بناءاً على معطيات رقمية راديوية.

وهذه المسافة التي يطيش العقل بها لا تمثل إلا جارة قريبة لجرتنا فكيف إذا تحدثنا عن مجرات تبعد عنا بليون سنة ضوئية كما اكتشفها مرصد The Gemini South Telescope في شيلى حيث يستغرق الضوء مسافرا من تلك المجرة حتى يصل إلينا بليون سنة ليقطع مسافة

> أى ألف كدريليون كم (أى ألف ملیار ملیون ملیار کم) سیحانه 🦟 وَسَعَ كُرْ سُيُّهُ السَّمَا وَاتَ وَالْأَرْضَ ﴾

## بعجز العقل عن الإحاطة بالمسافات والأحجام

الأمرأبعدمن

المسافات والسنوات

فلا إله إلا الله والله أكبر ... اللهم إنى أشهد كل من قرأ هذه السطور أنى آمنت بالله ربا ... وبالإسلام ديناً ... وبمحمد صلى الله عليه وسلم رسولا

ونبيا ... وأن السموات السبع حق فاحشرني

فسبحان من له ﴿ مُلكُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ ﴾ فهذه الأبعاد الفلكية لا تمثل إلا جانبا من المسافات البينية بيننا وبين المجرات التي تعج بها السماء الدنيا حيث يقدر علماء الفلك عددها حوالي ١٠٠ بليون مجرة تسبح في بحر (السماء الدنيا) قال تعالى ﴿ إِنَّا زَيَّنَا السَّمَاءَ اللَّانْيَا بِزِينَةِ الْكُواكِبِ ﴾ هذه السماء الدنيا فكيف بالسماء الثانية وما فوقها، هذا جانب ومن جانب آخر السماء تنتفخ وتتسع منذ خلقت ﴿ وَالسَّمَاءَ بَنْينَاهَا بَأْيِه وَإِنَّا لموسعُونَ ﴾.

ومزيدا في الإيضاح لمن ضاقت به الأرقام والأحجام والمسافات فعجز أن يتصورها وحتى أن يتخيلها ... لنفترض أن المسافة بين كوكب الأرض والقمر (٣٨١٧٠٦ كم) تعادل (جدلاً) المسافة بين عينيك اليمنى واليسرى (١٠ سم) فإن المسافة بيننا وبين الشمس ستصبح ٣٩م، والمسافة بيننا وبين كوكب بلوتو ٥,١ كم، بينما بيننا وبين اقرب نجم إلينا ١٠٥٠٨١٩٢١٦٩ كم فما بالك بما هو أبعد من ذلك؟

وعود على بدء قصة المعراج العجيبة بأى سرعة حدثت؟؟؟؟ ... تدبر معى الإعجاز الإلهي في ضوء ما سلف ... فلو كانت رحلة المعراج بأقصى سرعة عرفها البشر وهي سرعة الضوء

لاستغرقت رحلة المعراج ٤٤٠ سنة لبلوغ نجم الثريا فقط! ... فإن أرادو زيارة مجرة المرأة المسلسة لاستغرقت الرحلة ٢,٥

نستعظم ملكوت السماوات لنستعظم قدرالخالق العظيم

مليون سنة ليبلغوها!! ... فكيف إذا سافروا إلى أبعد ما يبصرون عبر التلسكوبات من مجرات بعيدة لاحتاج الأمر إلى بليون سنة!! ... فكيف إذا سافروا إلى ما لايبصرون! ﴿ فَلا أَقْسُم بَمَا تُبصرُونَ

وَمَا لا تُبصرُونَ ﴾... والعلم والعلماء لا يعلمون حدود وأطراف السماء الدنيا فضلا عن غيرها وبالتالي لا يعلمون عن بعد السماء الثانية كيف هو؟ ... فإذا وقف العلماء حائرين مما أبصروه في أفاقهم الدنيا فكيف الحال في ما لم يبصروه في السماء الثانية وما فوقها ... أي بُعد نتحدث عنه؟ وأي سنين يحتاجه الضوء ليصل إلينا وفي ذلك يقول الحق تبارك و تعالى ﴿ وَمَا خَلْقَنا السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا إِلَّا بِالْحَقِّ ﴾.

السؤال الكبير الذي يكمن فيه التفكر والتدبر والتأمل في خلق الله عزوجل بأي سرعة صلى الله عليه وسلم عُرج به؟ حتى تجاوز السماء الدنيا بأقمارها وكواكبها ونجومها ومجراتها وسدمها وما نعلم وما لانعلم من خلق الله فيها! بأى سرعة مذهلة معجزة اختصرت بلايين السنين فى لاحظات كلمح البصر وإذا به صلى الله عليه وسلم عند أبيه أدم عليه السلام في السماء الدنيا! وبلمح البصر وإذا المصطفى في السماء الثانية عند أخيه عيسى ويحى عليهم السلام ... ولحظات ليقطع السماء الثانية إلى الثالثة عند أخيه يوسف عليه السلام! وهكذا حتى وصل إلى السماء السابعة عند أبيه إبراهيم عليهما السلام.

وصل الحبيب عليه الصلاة والسلام إلى نقطة كونية لم يبلغها بشر من قبله، وسار بسرعات وقطع مسافات لا تستوعبها العقول البشرية ولاحتى الآلية ... فلا يصلح معها وحدة قياس

مسافة ولا سرعة والأمر كله بيد الله ... الله أكبر بأي سرعة عُرج بحبيبنا صلى الله عليه وسلم؟ ... فلا سرعة الضوء تجدى ولا سرعة تباعد المجرات عن بعضها يغنى، ولكنها سرعة من يقول للشيء كن فيكون، إنها سرعة من يدبر الأمر في السموات والأرض، إنها سرعة تتوقف كل النواميس الطبيعية أمامها وتتلاشى كل المعادلات الرياضية حيالها! ... بأي سرعة عُرج بحبيبنا صلى الله عليه وسلم؟ ... إنها سرعة ﴿ وَمَا أَمْرُنَا إِلَّا وَاحِدَةً كُلُّمَ عِبَالَبَصَر ﴾ ... ثم لما بلغ المصطفى صلى الله عليه وسلم السماء السابعة واطلع على البيت المعمور في السماء السابعة أذن له أن يرقى ويصعد إلى مكان قُصر عليه وحده دون جبريل ﴿ لُنريهُ منْ آياتنا ﴾ ... خرج عن حدود ونطاق الكون الدنيوي المحكوم بنواميس دنيوية خرج إلى عالم آخر لم يطلع عليه أحد من البشر قاطبة ... فإلى أين وصل؟ وإلى أى ارتفاع بلغ؟ وماذا حدث؟ تلك قصة قد خلت من قبلها قصص ولكن ليس لمثلها قصة معجزة...

www.quran-m.com

<sup>\*</sup> عضو هيئة التدريس بجامعة القصيم . السعودية. وللراغبين بمتابعة البحث بكامله مراجعة الموقع:



# الإعجازالعلمى فى سورة الطارق «النجمالثاقب»

العميد الركن المتقاعد الدكتور محمد فرشوخ\*

بسم الله الرحمن الرحيم، ﴿ الْخُمُدُ لِلَّهِ الَّذِي لَهُ مَا في السَّمَاوَاتِ وَمَا في الْأَرْضِ وَلَهُ الْخُمُدُ في الْآخرة وَهُوَ الْخَكيم الْخبيرُ (1) يَعْلُمُ مَا يَلُج في الأَرْضِ وَمَا يَخْرُج مْنَهَا وَمَا يَنْزَلَ مَنِ السَّمَاءَ وَمَا يَعْرُجُ فيهَا وُهُوَ الرَّحيُم الْغَفُورُ (٢) ﴾ [سورة سببأ]. والصلاة والسلام على نبي الرحمة والعلم، جمع إشغال القلوب بالله إلى إعمال العقل بالعلوم والاجتهاد، ففتح للناس مجالات الفوز بالدنيا والآخرة، وبعد:

مقدمة: يقول الله تعالى في سورة الطارق:

بسم الله الرجمن الرحيم

﴿ وَالسَّهَاءِ وَالطَّارِقِ (١) وَمَا أَدْرَاكَ مَا الطَّارِقُ (٢) النَّجُمُ الثَّاقبُ (٣) إِنْ كُلُّ نَفْسَلَّا عَلْيَهَا حَافظٌ (٤) فَلَيْنظُر الْإِنْسَالُ مُّمُ خُلقَ (٥) خُلقَ مْنْ مَاءَ دَافق (٦) يَخْرُج مِنْ بَيْنِ الْصَّلْبِ وَالتَّرَائِبِ (٧) إِنَّهُ عَلْيَ رَجْعَهُ لَقِادٌرٌ (٨) يَوْمَ تُبْلِي السَّرَائُرُ (٩) فَمَا لُهُ مِنْ قُوَّةً وَلَا نَاصِرِ (١٠) وَالسَّمَاء ذَاتِ الرَّجْعُ (١١) وَالْأَرْضِ ذَاتَ الصَّلْاعِ (١٢) إِنَّهُ لَقُولَ فَصْلَ (١٣) وَمَا هُوَ بِالْهَزْلِ (١٤) إِنَّهُمْ يَكِيلُونَ كَيْلًا ۚ (١٥) وَأَكِيلُا كَيْلًا (١٦) فَمَهَّلِ الْكافرينَ أَمْهِلُهُمْ رُوِّيلًا (١٧) ﴾ صدق الله العظيم (١٠).





ما علاقة الماء الدافق بالطارق

بين يدى السورة: لهذه السورة وقع خاص في النفس، طرق وثقب ودفق ورجع وصدع، قال صاحب الظلال عنها: سورة تمثل طرقات متوالية على الحس.

طرقات عنيفة قوية عالية، وصيحات بنوّم غارقين في النوم ... تتوالى على حسّهم تلك الطرقات والصيحات بإيقاع واحد ونذير واحد. «اصحوا. تيقّطوا. انظروا.

## في القرآن 🔈 والسنة



تلفّتوا. تفكّروا. تدبّروا. إن هنالك إلها. وإن هنالك تدبيرا. وإن هنالك تقديرا. وإن هنالك ابتلاء. وإن هنالك تبعة. وإن هنالك حسابا وجزاء. وإن هنالك عذابا شديدا ونعيما كبيرا..»<sup>(۲)</sup>.

وَالْجَزَاء عَلَى الْأَعْمَالِ. - وَإِثْبَاتُ إِمْكَانِ الْبَعْثِ بِنَقْضِ مَا أَحَالَهُ الْأُشْرِكُونَ ببَيَان إِمُّكَان إِعًادَة الْأَجْسَام.

- ۗ وَّأُدُمِجَ فِي ذَلِكَ التَّذْكِينُ بِدَقِيقِ صُنْعِ اللَّهِ وَحِكْمَتِهِ فِي خَلْق الَّإِنْسَان. - وَالتَّنْوِيهُ بِشًانِ الْقُرْآنِ.

البشرية أو لمراقبة أعمال ابن آدم، ولما عجزت عن إيجاد الرابطبين أيات السور، وأنا واثق من تناسبها، استناداً لقوله تعالى: ﴿ إِنَّهُ لَقُولُ فَصَلَّ وَمَا هُو بِالْهِزِلُ ﴾ ، إنطلق هذا البحث.

الحدث العظيم: في مكان آخر، وقبل عقدين من السنين، أثار حفيظة جمهرة من العلماء خبر اكتشاف الضربة التي تلقتها الأرض قبل ملايين السنين في خليج يوكاتان المكسيكي، واخترقت اليابسة إلى الطبقة العجينية وعن التداعيات التي تسببت بقتل الديناصورات وبتغير الحياة والمناخ على مجمل الكرة



- وَصدْقُ مَا ذُكرَ فيه منَ الْبَعْث لأَنَّ إِخْبَارَ الْقُرْآن به لُّنَّا اسْتَبْغَدُوهُ وَمَوَّهُوا عَلَى النَّاسِ بَأَنَّ مَا فِيهِ غَيْرُ صِدُّقَ. وَتَهْدِيدُ الْمُشْرِكِينِ الَّذِينِ ناووًا الْمُسْلَمِينَ

- وَتَثْبِيتُ النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَوَعْدُهُ بِأَنَّ اللَّهَ مُنْتَصِرُ لَهُ غير بِعَيْد<sup>(٣)</sup>.

منطلق البحث: تدفع القراءة المتأنية لهذه السورة الكريمة إلى التساؤل: إنها تبدأ بقسَم والقسَم لا يكون والاكتشافات ولكن بذهنية علمية، وبدون أفكار مسبقة. إلا لأمر عظيم، فما هو؟ ثم ما علاقة النجم الطارق بكيفية توالد البشر؟ ثم إن في السورة ذكر لحفظ النفس

وبمتابعة الأبحاث والاستكشافات منذ ذلك اليوم بدأ التساؤل: ما الذي ضرب الأرض؟ ومتى؟ وكيف؟ وماذا نجم عن هذه الضربة تحديداً؟ وبمتابعة هذه البحوث بتنا نتساءل: هل هو الطارق الذي تحدث عنه القرآن الكريم؟ وهل من دلائل على أنه النجم الثاقب؟ كان لا بد من مراجعة هذه الآيات الكريمة ومقارنتها بنتائج البحوث

وبعيداً عن التوليف وتدوير الزوايا كان لا بد من إجراء مقارنات بين ما ورد في الكتاب الكريم بآياته



الوجيزة وبين التفاصيل الكثيرة والمثيرة التي خرج بها العلماء مجتمعين ومجمعين.

بداية القصة (٤): حين كان المهندسان غلين بنفيلد Glen Penfield وأنطونيو كامارغو Antonio Camargo ينقبان عن النفط في أواخر السبعينات، في شبه جزيرة يوكاتان التي تفصل بين خليج المكسيك والبحر الكاريبي، ولدى أخذهما عينات من الأعماق عند حفرة ضخمة في البحر، مطمورة بطبقة من الأحجار «تشيك شولوب» (Chicxulub)، نسبة لأقرب قرية إليها، وفيها شطايا من الكوارتز المصدوم، التكتيت، وشدود في الجاذبية في المنطقة. مما يؤشر إلى احتمال تعرض هذه المنطقة لضربة من جرم فضائي.

مراحل الأبحاث: كانت النتائج التي توصل الاحتكاك بالغلاف الجوي عند العودة.

إليها «غلين بنفيلد» ملفتة، لكنه لم يستطع جمع ما يكفى من الأدلة لإثبات نظريته إلى أن أجرى اتصالا مع ألان هيلدبراند Alan Hildebrand، الذي أكدت مكتشفاته وجود ما يلى: الكوارتز المسحوق (الذي تعجز المقذوفات البركانية عن شطبه بالسرعة والحرارة اللازمتين)، وتشوهات في طبقات الأرض، ومادة الإيريديوم(٥) بنسب عالية تزيد على النسب التي الساحل الشمالي لمدينة ميريدا المكسيكية، عثرا على يفترض وجودها في الأرض بـ ١٣٠ ضعفاً، وهي مادة لا تتوفر في كوكب الأرض إلا بكميات قليلة لكنها تتوفر الكلسية تبلغ سماكتها ١٣٠٠مـتراً، سميت حفرة عادة بنسب عالية في النيازك والكويكبات التي ترتطم بسطح الأرض. وتأكد وجود زجاج التكتيت الذي ينجم عن برودة سريعة لمواد ملتهبة، وتستعمل للصناعات الفضائية وخاصة في تغليف المركبات الفضائية لعزل ما في داخلها عن الحرارة المرتفعة التي يسببها





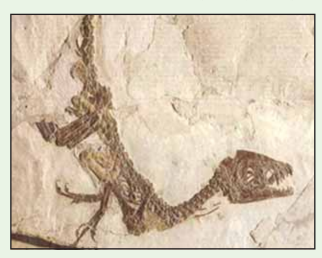


تكتيت

# في القرآن 🔈 والسنة

فتبين للباحثين أن الحفرة ليست فوهة بركان بل هي أرض متقعرة نجمت عن ضربة هائلة لكتلة ضخمة هبطت من الفضاء. هكذا بدأت القصة وأخذت فصولها تظهر تباعاً.

في عام ١٩٨٠ ، نشر لويز ألفاريز Luis Alvarez وابنه والتر، وفريقه العلمي، بحثاً يفيد بأن كويكبا قد أدى الى انقراض الديناصورات. وأن ضربة «تشيك شولوب» قد وقعت في الوقت ذاته تقريبا، مما أكسب نظريتهما قبولا علميا.



أحافير الديناصورات



طبقة ك/ت الجيولوجية

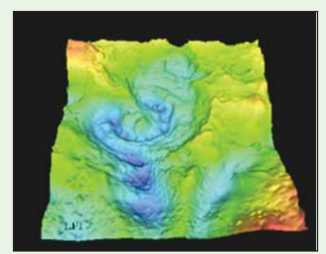
أخطر هذا الخبر عددا كبيرا من العلماء في الولايات المتحدة وغيرها ولكنه أثار بصورة خاصة إهتمام علماء بريطانيين كانوا ينكبون على أبحاث متنوعة محيرة لتحديد سبب تصحر جنوب غربي الجزيرة الإنكليزية فأتاهم الجواب، وتتالت الأبحاث.

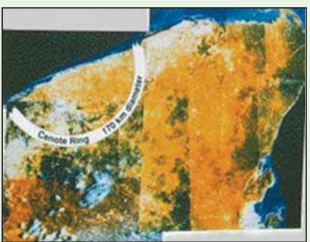
قامت وكالة الفضاء الأميركية «نازا» بتصوير الحفرة بالرادار الذي حمله مكوك الفضاء إنديفور في ١٤ نيسان /إبريل عام ١٩٩٤ ، وتأكدت المعلومات حول الضربة الآتية من الفضاء والتقعر الذي أحدثته من الناحية الجيولوجية من حيث التربة والماء والنبات. وسلمت هذه المعلومات إلى مراكز الأبحاث والجامعات الأمركية المتخصصة.

أدى هذا الاكتشاف إلى أبحاث مستفيضة في عدة مجالات علمية متنوعة، تبين من خلالها أن كوكب الأرض محمي بغلاف جوي خفف عنه الكثير من الضربات الفضائية مصداقاً لقوله تعالى: ﴿ والسماءِ ذات الرجع ﴾ (إستنتاج رقم١)، وأنه الأقل تعرضاً من بقية الكواكب الأخرى لسقوط الكويكبات والنيازك، قال تعالى: ﴿ وَجَعْلُنَا السَّمَاءَ سُقَّفًا مَحْفُوظًا ﴾ [سورة الأنساء: ٣٢]

وبعد أبحاث وبيانات معمقة وتحليلات مستفيضة استغرقت ٢٠ عاماً، قام بها علماء في مختلف المجالات كعلم الحفريات والكيمياء الجيولوجية والمناخ والجيوفيزياء والترسبات، و٤١ خبيرا دوليا من ٣٣ مؤسسة مشاركة، أجمع هؤلاء على الاستنتاجات التالية التي نشرتها المجلة الأكاديمية للعلوم يوم الجمعة في ٥ آذار/مارس سنة ۲۰۱۰<sup>(۱)</sup>:

نتائج الأبحاث: تبين أن تقعّر حفرة «تشك شيلوب» في خليج «يوكاتان» المكسيكي، ناجم عن ضربة خطيرة جداً، صدمت الأرض، نفذها نيزك مشتعل وصلت منه إلى سطح الأرض كتلة قطرها ١٠ كلم يقدر وزنها بـ ٢ تريليون طن، أحدثت انفجاراً بقوة (٧) تبلغ مليار ضعف قنبلة هيروشيما(^)، وتزيد على أقوى تفجير نووى نفذ في العالم بمليوني (٩) مرة، وأقوى من أقوى ثورة بركانية





صور وكالة الفضاء الأميركية «نازا» لموقع الضربة

عرفها تاريخ الأرض. إنه إذا أمر جلل جدير بالقسم (إستنتاج رقم٢). قال الإمام الزمخشري: أراد الله، عزّ من قائل، أن يقسم بالنجم الثاقب تعظيما له، لما عرف فيه من عجيب القدرة ولطيف الحكمة(١٠).



أقسم المولى العظيم بأمر عظيم

وفي تفسير ابن عثيمين: (إن الله سبحانه وتعالى له أن يقسم بما شاء من خلقه، وإقسامه بما يقسم به من خلقه يدل على عظمة الله عز وجل، لأن عظم المخلوق يدل على عظم الخالق)(١١).

وبمقدار ما كان هذا الطارق المرعب يقترب من الأرض كانت سرعته تتضاعف بفعل جاذبية الأرض حتى بلغت سرعته ٦٠-٧٠ ألف كلم بالساعة. فاجتاز المحيط الأطلسي من جنوبه إلى المكسيك في ٤ دقائق، إلى أن ضرب الأرض بسرعة تزيد على أسرع قذيفة معروفة في العالم بعشرين ضعفاً، محدثاً حفرة دائرية قطرها ١٨٠ كلم محاطة بصدع يصل قطره إلى ٣٠٠ كلم، وقد ظهرت بعض أثاره على السواحل الغربية للقارة الأوروبية، وتزداد هذه الآثار كلما اقتربت من الحفرة التي بلغ عمقها أكثر من ١٠ اللف متراً.

﴿ الطَّارِقُ ﴾: لو طرق السماء وبقي فيها لما سمى بالطارق: (سمى النجم طارقاً لاختصاصه بالليل وكل قاصد في الليل طارق وأصل الطرق الدق ومنه المطرقة وقاصد الليل طارق لاحتياجه في وصوله إلى الدق) (۱۲). إنه إذا متعد على نطاق غيره حتى يسمى «طارق»، لم ينتقل من فضًاء إلى فضاء بل غريب طرق الأرض (إستنتاج رقم ٣)، والنبي صلى الله عليه وسلم يقول: ﴿ أعوذ بك من طوارق الليل والنهار إلَّا طارقا يطرق بخير يا رحمن (١٣٠) . وهو الطارق جاء معرفاً به أل التعريف لتفرده ولم يأت نكرة ككل «شهاب» ورد في الكتاب الكريم(١٤) لكثرة سقوط الشهب على الأرض(إستنتاج رقم ٤). ف»الطارق» هو الوحيد الذي طرق الأرض بهذا



العنف وبهذا التأثير الكوني الخطير. وهو بلا شك قادم من الفضاء الخارجي، ويذكرنا بقول هند بنت عتبة يوم أحد: (نحن بنات طارق. نمشى على النمارق)، أي أبونا كالنجم شرفاً وعلوا(١٠٠).

الأرض ذات الصدع: قدّر الباحثون أن هذا الجرم لو سقط في المحيط لجاءت آثاره مخففة، لكنه أصاب المياه الضَّعلة على الشَّاطيء المكسيكي، وبحسابات اختراق الغلاف الجوي، قدر العلماء أن الجرم قد هوى بزاوية ٣٠ درجة مع سطح الأرض، وبذلك لم تنل الأرض سوى ١٪ فقط من عزم الضربة، ومع ذلك فقد أحدثت زلازل خطيرة على كامل الكرة الأرضية، قدرت قوة بعضها بـ١١,١١ على مقياس ريختر، أي أقوى من أى زلزال معروف بر٠٦ مرة، وأغرقت بعض أجزاء القارّة الأميركية في البحر، وتحركت على الأثر أمواج عاتية (ميغا تسونامي)، زاد ارتفاعها على ألف متر، إجتاحت مساحات وأسعة من القارّة، أهلكت كثيراً من المخلوقات، وحولت الغابات إلى ركام. من هنا نفهم علاقة ظاهرة الطرق بمفاعيل الصدع، ومعنى قسم الله تعالى في السورة: ﴿ والأرض فات الصدع ﴾ (إستنتاج رقم ٥).

النجم: قدر ثلاثة من العلماء أن قطر الجرم المذكور قبل اقترابه من الأرض كان يبلغ ١٧٠ كلم قبل أن تتفتت أجزاء منه بفعل الاحتكاك، وأرجعوه إلى فصيلة من النيازك تدعى carbonaceous chondrites وهي غنية بمادة الكربون القابلة للاشتعال، وما أن دخل الغلاف الجوي للأرض حتى اشتعل بسبب الاحتكاك وتحوّل إلى كرة نارية وهاجة، قدرت حرارتها به ٣ ألف درجة مئوية، وها قد أصبح الكوكب مشتعلاً، إذا إنه نجم، أو على الأقل كالنجم (إستنتاج رقم 7).



رقم٧).

والنباتية.

الكائنات الحية على الفور.



ولد هذا الاشتعال إشعاعاً ثاقباً أصاب بالعمى كل الكائنات الحية التي شاهدته، ولأخذ فكرة عن قوة الوهج يمكن تصور أشعته وهي تخرق جلود الديناصورات ولحومها حتى يظهر من الخارج شكل هياكلها العظمية، ولو قدر لبشر أن يرى ذلك عن بعد لرأى شمساً ملاصقة للأرض من على بعد ٤٠٠٠ كلم. إنه نجم وهاج جداً لم تعرف الأرض له مثيلاً ؟ فهو ثاقب بالمعنيين: قال مجاهد: الثاقب: الذي يتوهج(١٧)، والعرب تقول للنجم ثقب إذا أضاء، وثقبت النار، كذلك، وثقبت الرائحة إذا سطعت، ويقال للموقد اثقب نارك، أي أضئها. كما تبين أنها ثقبت الغلاف الجوي للأرض ووصلت إلى سطحها وطرقته طرقاً فظيعاً، قال الثعلبي في تفسيره: النَّجْمُ الثَّاقبُ أي المضيء المنير، يقول العرب: أثقب نارك أي أضنّها. وقال عطا: الثاقب



### إشتعل فصار وهجه أقوى من الشمس

قدر العلماء والباحثون أن النيزك قد انفجر وتفتت وتبخر فور ارتطامه بالأرض مولداً كرة نارية هائلة. واقتلع معه كمية من تربة الأرض تقدر بـ ٧٠ بليون طناً تبخرت في الهواء خلال عُشْر الثانية الأولى، ومع موجة العصف الأولى طار وارتفع في الهواء كل ما اصطدم به أو تحطم منه، خارقاً جدار الصوت وبسرعة ١٠٠ ألف ميل في الساعة ليسقط حامياً أو مشتعلاً (كحجارة من سجيل؟ هل قضى المولى الجبار على جيش أبرهة بهذه الطريقة البسيطة؟ بحطام نيزك صغير نزل بالجمرات كالمطر؟)(١٩)، (إستنتاج رقم ٨).

الذي يرمى به الشياطين فيثقبهم، وقِالَ السُّدِّئُ: يَثْقُبُ الشُّيَّاطِينَ إِذَا أُرْسِلَ عَلَيْهَا (١٨)، إِنهُ إِذاً ثَاقَب (إِسْتَنتاج

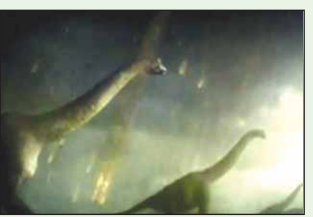
بلغت حرارة منطقة الضربة ما يعادل حرارة عشرة شموس وقت الظهيرة، وقدرت حرارة الغبار والحطام المتطاير بحوالي ١٥ ألف درجة مئوية، وقدرت الحرارة على بعد ٨٠٠ كلم من مكان الضربة بـ٧٠٠ درجة مئوية امتصت في ثوان الماء الموجود في الأشجار وفي أجسام

وخلال الدقائق الخمس الأولى التي أعقبت الانفجار،

تعرضت مساحات واسعة من القارة الأميركية لثلاث

موجات متتالية: موجة العصف والموجة المرتدة وموجة

من الغبار الحراري، لتتعاون على إبادة الكائنات الحية



ومن شدة الانفجار قدر العلماء أن حوالي ١٢٪ من الحطام المتناثر خرج من الغلاف الجوى للأرض( (بارتفاع ٣٥ كلم)، ليعود ويسقط على مدى أربعة أيام مشتعلا وبقوة الصواريخ وقذائف المدفعية، فيزيد من مفاعيل قتل الكائنات الحية وحرائق الغابات على كامل سطح الكرة الأرضية (٢٠). وكانت وجهة الحرائق غربا بسبب دوران الكرة الأرضية باتجاه الشرق. وقد عثر على حفر أصغر في أوكرانيا وفي بحر الشمال تعود للفترة الزمنية ذاتها. إذ من الطبيعي أن تنفصل بعض أقسام النيزك عنه أثناء اختراقه الغلاف الجوى للأرض.

إبادة الكائنات الحية. وأدى انتشار ثانى أوكسيد الكربون إلى التسبب بما صاريدعي في عصرنا بظاهرة الاحتباس الحراري. فتدنت درجة حرارة الأرض وتأخر النبات في استعادة نموه لسنوات طويلة.

وبسبب التفاوت السريع بدرجات الحرارة والغيوم المشبعة بالغبار الحار، وبفعل الكهرباء الساكنة (Electro-static) تولدت صواعق كهربائية ضربت سطح الأرض في مختلف أصقاعها، مخلفة حرائق وركام، والمزيد من عمليات الإبادة.

أما الحيوانات التي تمكنت من النجاة من كل هذه الأهوال المتتالية فقد نفقت بعد ذلك جراء شرب المياه



الإبادة: وفي غضون ٤٤ دقيقة قدر الباحثون ارتفاع درجة الحرارة في منغوليا حيث الطرف المقابل من الكرة الأرضية إلى حوالي ٣٠٠ درجة مئوية، مصحوبة بعاصفة رملية خانقة بسرعة ١٠ ألاف ميل في الساعة، قضت على أنواع الحياة فيها، وحيث عثر على أحافير ديناصورات تعود للفترة الزمنية ذاتها.

أدت هذه الحرارة الشديدة إلى تبخر كميات ضخمة من الماء ممزوجة بحامض الكبريت، الذي خرج مع التربة ليولد مطراً ساماً، وبغاز الكربون المتشظي من النيزك وكميات لا تحصى من الغبار والأتربة مما حجب أشعة الشمس لحوالي عشر سنوات وزاد في تسريع عمليات

السامة أو بسبب عدم توفر الغذاء، ما أدى إلى إبادة ما بين ٧٥ إلى ٩٠٪ من الكائنات الحية والنباتات من على سطح الأرض وسمائها ومياهها.

فإن هذا الحدث الكونى الهائل لم يكن في تاريخ الأرض حدثاً عادياً، بل كان محطة ضرورية تمهيدية للقضاء على حياة قاسية ومتوحشة، عرفت حيوانات ضخمة في الحجم والوزن، بعضها يطير وبعضها نباتى وبعضها من أكلة اللحوم، بلغ وزن الحيوانِ الواحد من بعض أنواعها ٣٠ طنا ووصل إلى ٧٠ طنا في نوع آخر، كان الواحد منها يستهلك ألف كلغ من النبات يوميا، وكانت



المعارك الدامية خلالها تطيح بأعداد كثيرة من الشجر والحيوان، وما كان فيها مجال لبقاء الجنس البشرى على قيد الحياة أكثر من بضعة أيام أو عدة ساعات قبل أن يقضى عليه.

الآن يتبادر إلى الفهم معنى جديد لآية: ﴿ إِنْ كُلَّ نفس لما عليها حافظ ﴾. فقد جاء هذا النجم ليهلك كل من يشكل خطراً على أدم وبنيه ويحافظ عليهم. فنرى عناية الله بهم وتمهيده لعمّار الأرض من قبل أن يخلقهم. وقد أتى المفسرون بمعنيين في تفسير آية تفسيره: قال: ( ما كل نفس إلا عليها حافظ، ومعنى الآية فيما قال قتادة وغيرهُ: إنَّ على كل نفس مكلَّفَة على بويضة الأنثى (إستنتاج رقم١١).





وجه الشبه بين الطارق والحيوان المنوي

حافظاً يُحْصى أعمالَها ويُعدُّهَا للجزاء عليها، وقال أبو أمامة: قال النبي صلّى الله عليه وسلّم في تفسير هذه الآية: «إِنَّ لَكُلَ نَفْس جَفَظَةَ مِنَ اللَّهِ يَذُبُّونَ عَنْهَا كَمَا يُذَبُّ عَنْ قَصْعَة العَسَلُ الذَّبَابُ، وَلَوْ وُكُلُ الْمُرْءُ إِلِّي نفسه طرفة عين لاختطفته الشياطين»(٢١). وفي ذلك يقول الله تعالى: ﴿ لَهُ مُعَقَّبَاتٌ مِنْ بَيْنَ يَدُيهِ وَمِنْ خَلْفِهِ يَحْفَظُونَهُ مِنْ أَمْرِ الله ﴾ [الرعد: ١١] (إستنتاج رقم٩). وحفظ الله قائم في كلتي الحالتين: حفَّظَة لإحصاء أعمال الخلق ومحاسبتهم عليها من جهة وحفظة من جهة أخرى للأرض ومن عليها، وللنوع البشرى وتناسله من كل طارق آخر يأتى من السماء أو من الأرض حتى يأتى في خليج المكسيك؟

أمر الله (إستنتاج رقم١٠).

الأو السماء فات الرجع الله : ويتبين أن هذه الآية تحتمل معنيين: الغلاف الجوي (٢٢) الذي يحفظ الأرض من أخطار كثيرة كالاشعاعات والنيازك، والسماء المفتوحة التى تتيح تكرار عملية الطرق فتفسح المجال، وبأمر مالك الملك، لدخول جرم كونى آخر إلى حرم الأرض (تتمة الإستنتاج رقم ١)، ومن الإعجاز أيضا وصف الغلاف الجوى (بالسقف المحفوظ)(٢٢).

تناسب المعانى: يبقى الجواب على تناسب المعاني بين الآيات في هذه السورة: إنه وجه الشبه في آلية طرق النجم لسطح الأرض وبين طرق الحيوان المنوى للذكر



وهذا التناسب ليس مقتصراً على سورة الطارق دون سواها من السور، بل هو أسلوب معروف في القرآن الكريم، ومنه التناسب بالمعنى بين نزول القرآن إلى الأرض ونزول الحديد فيها مثلا، بحيث جمعهما

المولى تعالى في آية واحدة بقوله:

﴿ لَقَدْ أَرْسَلْنَا وُسُلَنَا وَالْبِيِّنَاتِ وَأَنْزَلْنَا مَعُهُمُ الْكَتَابَ وَالْمِيزَانَ لَيُقُومَ النَّاسُ بِالْقُسْطِ وَأُنزَلْنَا الْخَدِيدَ فَيه بَأْسٌ شَدِيلًا وَمَنافِعُ للنَّاسِ وَلَيْعَلَمِ اللَّهُ مُنِ يَنْصُرُهُ وَرُسُلُهُ بِالْغَيْبِ إِنَّ اللَّهَ قُوتِي عَزِينُر ﴾ [الحديد: ٢٥].

هل «الطارق» هو الخطب الجلل الذي حدث



ليس من صاحب عقل أو علم إلا ويحترم جهود السنوات العشرين التي أمضاها هذا الفريق الضخم من العلماء في الكشف عن هذا الحدث الكوني العظيم. وعلى الرغم من استجماع كل هذه الأدلة لا يحق لنا الجزم بأن النجم الذي ضرب الأرض في خليج المكسيك هو المقصود حتما في سورة الطارق بلا منازع. ولكننا لا نجد دليلا واحدا باهرا ينفي هذا التوقع. وما الذي يمنع ابن آدم من التفكر والبحث والتقصى والله تعالى أمره بذلك فقال:

قل سيروا في الأرض فانظروا .. وقال ويتفكرون فى خلق السماوات والأرض ربنا ما خلقت هذا باطلاً سبحانك... وقال فلينظر الانسان مم خلق... ومثلها في القرآن كثير، آيات تدفع نحو إعمال العقل وتحض على السؤال والاستفهام، فقد (جاء القرآن بهذا السوَّال عنه: «وَما أَدْراكَ مَا الطَّارقَ» ؟ حتى ينبّه إليه، ويبعث على التطلع إلى معرفته .. ثم بينه الله سبحانه وتعالى بقوله: «النَّجْمُ الثاقِبُ» فهذا هو الطارق.. إنه النجم الثاقب!)(٢٤).

### بين هذا الطارق وبين النيازك العادية:

إذا كان العالم في شهر شباط/ فبراير ٢٠١٣ يحبس أنفاسه بينما كانت وكالة النازا تترصد الكويكب (2012DA 14)، قطره ٤٥ متراً، الذي مرّ بسلام بمحاذاة الأرض وعلى بعد ٢٧ ألف متراً ، وإذا هرع الناس إلى شاشات التلفزة يوم الجمعة في ١٥ شباط/ فبراير ٢٠١٣، ليتابعوا الرعب الذي دب فى روسيا على أثر انفجار نيزك أصغر، قبل وصوله إلى الأرض، لا يزيد قطره على بضعة أمتار، ووزنه نحو عشرة أطنان، اخترق الغلاف الجوى بسرعة ٢٠ كيلومتراً في الثانية وانفجر على بعد نحو عشرة ألاف متر من الأرض، فأدى بحسب بيان وزارة الطوارئ الروسية إلى تضرر ٣٧٢٤ مبنى سكنياً، بالإضافة إلى أكثر من ٦٧٠ منشأة صناعية وتعليمية وثقافية وترفيهية مختلفة. وقدرت مساحة

الزجاج المحطم بحوالي ٢٠٠ ألف متر مربع. وبلغ عدد الجرحى الذين أصيبوا نتيجة الحجارة النيزكية التى سقطت على ٣ مناطق روسية وكازاخستانية أمس، ١١٤٢ شخصا. وأن الأضرار المادية جراء هذا الحدث قد تتجاوز ٣٣ مليون دولار. فكيف تكون القدرة التدميرية المرعبة لنيزك كالنيزك المذكور الذي استهدف خليج المكسيك بقطر ١٠ ألاف متر وليس بقطر ٥٥ مترا؟!

## خبر جهله الأولون وهو لعصرنا إعجاز:

جاء في روح البيان: (وهو يبدأ بذكر السماء والطارق ويثنى بالاستفهام المعهود في التعبير القرآنى: «وَما أَدْراك مَا الطّارق؟» .. وكأنه أمر وراء الإدراك والعلم في الزمان الأول يستعصى على المسلمين الأوائل فهمه واستيعابه. (استنتاج رقم ١٢). ثم يحدده ويبينه بشكله وصورته: «النَّجْمُ الثَّاقتُ»)(۲۰).

وقال سعید بن جبیر: سألت ابن عباس- رضی الله عنهم عن قوله: وَالسَّماء وَالطَّارِق فقال: وَما أَدْرِاكُ مَا الطَّارِقُ النَّجْمُ الثَّاقبُ وسكَّت فقلت له: مالك؟ فقال: والله ما أعلم منها، إلا ما أعلم ربي (٢٦). وجزى الله عنا سلفنا الصالح فقد سلموا تسليما.

وهو لعصرنا إعجاز: ما حصل في خليج يوكاتان في المكسيك حدث كوني مريع ظاهره إبادة وحقيقته حفظ للحياة. قال تعالى: هو الذي جعل لكم الأرض ذلولا... وقال ولقد كرمنا بنى آدم، وقال: وسخر لكم الشمس والقمر دائبين. وقال: ألم نجعل الأرض مهادا؟

قال الله تعالى: سنريهم أياتنا في الآفاق وفي أنفسهم... وقال ولتعلمن نبأه بعد حين... وقال: لكل نبأ مستقر وسوف تعلمون.



محاولة تفسير علمي معاصر للسورة: يقسم

الله العظيم بحدث كوني عظيم: كتلة نارية ضخمة ومتوهجة طرقت الأرض خارقة غلافها الجوي، زلزلت الأرض وصدعتها وأحرقت اليابسة وأغرقتها، وجبت الشمس لسنوات، فرضت الظلمة والصقيع، وأفشت السموم في الماء والهواء، فأبادت أجناس الحيوان الخطرة والنبات، ومهدت لأنواع ألطف من المخلوقات. طرقت الأرض بالطريقة ذاتها التي يخلق فيها الانسان، ليتفكر الانسان بأن المسبب واحد، مهد له الحياة، وحفظ عليه نوعه، كما يحفظ عليه عمله، فسيأتي يوم يرجع فيه إليه، ويحاسبه عليه، ويقسم العظيم بخلق عظيم أن هذا الكلام حق لا هزل فيه، وأن الذين كادوا هم المكيدون. وسيعلم الذين ظلموا أي منقلب ينقلبون. وصدق الله العظيم والحمد ظله رب العالمن.

- finely divided iridium dust is much more reactive and can be flammable
- Science 5 March 2010: Vol. 327no. 5970pp. 1214 (٦) -1218DOI:10.1126/science.1177265
  - (۷) ۱۰۰ ملیون میغاطن.
  - (٨) قوة إنفجار هيروشيما ٢٠,٠٤ ميغاطن.
    - (۹) تفجير Tsar ه ميغاطن .
- (۱۰) تفسير الزمخشري: الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل (٤/ ٧٣٤)
  - (۱۱) تفسير العثيمين: جزء عم (ص: ١٤٦)
  - (۱۲) تفسير العز بن عبد السلام: (٣/ ٤٣٩)
  - (١٣) رواه الطبراني عن أبي مالك الأشعري.
- (١٤) قوله تعالى ﴿ إِلَّا مَنِ الشَّتَرَقَ السَّمْعَ فَأَتْبَعَهُ شَهَابٌ مُبِنَّ ﴾ [الحجر: ١٨] وقوله: ﴿ إِلَّا مَنْ خَطِفَ الْخَطْفَةَ فَأَتَبَعَهُ شِهَابٌ عَنْ خَطِفَ الْخَطْفَةَ فَأَتَبَعَهُ شِهَابٌ ثَاقَبٌ ﴾ [الحبافات: ١٠].
- (١٥) تفسير ابن عطية: المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (٥/ ٤٦٤)
- Bottke, W. F., D. Vokrouhlický, and D. (17) Nesvorný. 2007. An asteroid breakup 60 million years ago as the probable source of the K-T .53-impactor. Nature 449, 48
  - (۱۷) تفسیر مجاهد: (ص: ۷۲۰)
  - (۱۸) تفسیر ابن کثیر: ط العلمیة (۸/ ۳٦۸)
- (١٩) استنتاج أقرب إلى العلم والمنطق مما افترضه بعض علماء القرن السابق بان أبرهة وجنوده ربما أصيبوا بمرض الجدري.
- September 2002 issue of the Journal of Geophysical (Y.) Research—Planets: Chicxulub crater were first modeled in 1990 by planetary scientist Jay Melosh at the University of Arizona and colleagues. The model was developed by David Kring. a planetary scientist at the University of Arizona in Tucson with Daniel Durda at the Southwest Research

  . Institute in Boulder. Colorado
- (٢١) تفسير الثعالبي: الجواهر الحسان في تفسير القرآن (٥/ ٤٧٥)
  - (٢٢) الغلاف الجوى: كل ما علاك فهو سماء.
- (٢٣) الشيخ الدكتور عبد الله المصلح، قواعد تناول الإعجاز العلمي والطبي في السنة وضوابطه (ص: ٣٥).
  - (٢٤) التفسير القرآني للقرآن (١٦/ ١٥٢١)
    - (۲۵) روح البيان (۱۰/ ۲۹۳).
  - (٢٦) تفسير السمرقندي: بحر العلوم (٣/ ٥٦٨).

- \* عميد كلية الآداب والعلوم الإنسانية في جامعة الآداب والعلوم والتكنولوجيا بلبنان. رئيس منتدى الإعجاز العلمي في القرآن والسنة في لبنان. ورئيس تحرير مجلة «الإعجاز» التي تصدر في لبنان.
- (۱) ألقي هذا البحث على شكل محاضرة في مسجد صالح بن لاحج بدبي وفي المركز الإسلامي- عائشة بكار في ۲۲/ ۲۰۱۳/۶
  - (٢) سيد قطب، في ظلال القرآن (٦/ ٣٨٧٧)
    - (٣) التحرير والتنوير (١٨/ ٢٧).
- (٤) أول من عاين الحفرة كان المتعهد «روبـرت بالتوسر Robert Baltosser» في الستينيات، لكن شركة Pemex الراعية التي كانت تنقب في المنطقة منذ العام ١٩٥١، منعته من نشر أبحاثه وأبقتها سرية وفقاً لقوانين تلك الفترة.
- **Iridium** is the chemical element with atomic (°) number 77, and is represented by the symbol Ir. A very hard, brittle, silvery—white transition metal of the platinum family, iridium is the second—densest element (after osmium) and is the most corrosion—resistant metal, even at temperatures as high as 2000 °C. Although only certain molten salts and halogens are corrosive to solid iridium.

# خيرخلقالله

# الإعجازالرقمي عندالنبي عييية

بقلم أع.

موعدنا اليوم مع بعض الأرقام التي أتي سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم على ذكرها في بعض أحاديثه الشريفة، وقد تبينت صحتها بعد قرون

## أولاً عدد المفاصل في جسم ابن آدم:

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «في الإنْسَانِ تُلَاثُمائَة وَستُونَ مَفْصَلًا، فَعَلَيْه أَنْ يَتَصَدُّقَ عَنْ كِلَ مَفْصَل مِنْهُ صَدَقَةً» قَالَ: وَمَنْ يُطيقُ ذَلكَ يَا نَبيَّ اللَّه؟ قَالٍ: «النَّخَامَةَ فِي الْسَجِدِ تَدْفِنُهَا أَوِ الشَّيْءُ تُنَحِّيهِ عَنِ الطريق، فَإِنْ لَمْ تَقْدرْ فَرَكَعَتَا الضَّحَى تُجْزِئُكَ»<sup>(١)</sup>.

وَفَى رواية ابن عباس: «في ابْن آدَمَ سِتُونَ وَثلاثمائة سُلَامَى – أَنْ عَظْم، أَنْ مَفْصِلُ – عَلَى كُلُ وَاحِدٍ فِي كُلُ

وأطباء العظام والمفاصل يعلمون اليوم علم اليقين أن عدد مفاصل الجسم بين مختلف عظامه يبلغ بالتحديد ٣٦٠ مفصلاً دون زيادة أو نقصان. فمن أخبر النبي صلى الله عليه وسلم بهذا العدد الدقيق قبل أربعة عشر قرنا وفي زمن كان معظم الطب فيه تخمينا؟

ثانيا- تساوي المسافة من مكة المكرمة إلى بصرى الشام ومن مكة إلى منطقة هجر على شاطئ

جاء في الحديث الشريف: «والذي نفس محمد بيده إن ما بين المصراعين من مصاريع الجنة لكما بين مكة وهجر أو كما بين مكة وبصرى»(٢).

وكان لا بد من الانتظار قروناً حتى يأتي عصر الطيران والأقمار الصناعية ليكشف المسح الجوى أن

المسافتين فعلا متساويتان، (١٢٧٣ كلم)، على الرغم من اختلاف الاتجاهات وتعرج الطرقات واختلاف التضاريس بين المنطقتين. وفي عصر النبي صلى الله عليه وسلم كان الوصول إلى شاطىء الخليج يستغرق وقتا أقل من الوقت اللازم لبلوغ بصرى الشام. فبأى آلة تمكن رسول الله صلى الله عليه وسلم من مقارنة هاتين الرحلتين؟

ثالثاً-تحديده الدقيق لقبلة أهل صنعاء باليمن، في زمن لم تتوفر فيه أجهزة القياس والتوجيه:

قبل ألف وأربع مائة عام، حدد الرسول صلى الله عليه وسلم، اتجاه قبلة أهل صنعاء بخط مستقيم من البستان الذي صار مسجدا إلى جبل ضين، الكائن على بضع عشرات من الكيلومترات شمالا وصولا إلى الكعبة الشريفة التي تبعد حوالي ٨٠٠ كلم عن صنعاء، فبدأ بتحديد موضع المسجد ومكانه بقوله: « فمر ببناء المسجد لهم في بستان باذان من الصخرة التي في أصل غمدان»، وفيما كتبه عليه الصلاة والسلام لوبر بن يحنس بأن (يبنى حائط باذان مسجدا ويجعله من الصخرة إلى موضع جدره)، وحدد عليه الصلاة والسلام زاوية ميل مسجد صنعاء من جبل ضين، والكعبة بقوله ص (فأجعله عن يمين جبل يقال له ضين). محددا الاتجاه الدقيق للكعبة باستعمال معلم واضح لأهل صنعاء (القديمة) وهو جبل ضين.

وجاءت الطائرات، والأقمار الصناعية بعد قرون طويلة لتصور الأرض بدقة متناهية فقدمت لنا صورة حقيقية للأماكن الثلاثة التي بينها رسول الله صلى



الله عليه وسلم: مسجد صنعاء، جبل ضين، والكعبة الشريفة، فإذا بها تقع على خط مستقيم، رغم بعد المسافة، وكروية الأرض، وعدم توفّر الشروط والوسائل العلمية زمن النبي صلى الله عليه وسلم.

كل ذلك تم بعبارة سبهلة، وعلامة واضحة جليه وقول حاذقً دقيق، مع أنه عليه الصلاة والسلام لم يزر اليمن، ولا رأى جبل ضين، ولا شاهد بستان باذان.

وفي الخلاصة، إذا كان ثمة من لا يصدق الأرقام التي وردت في القرآن الكريم أو في الحديث الشريف، بشأن اليوم الآخر كعدد أبواب الجنة أو أبواب النار أو حول أحجام البشر بعد البعث، أو مساحات الجنان التي أعدت للمتقين، ومع أن المؤمن بالله وملائكته وكتبه

ورسله وباليوم الآخر، موقن بأن كتاب الله حق وأن ما يقوله رسول الله حق، وأنه بشهادة الله عز وجل لا ينطق عن الهوى، وما كان له أن يبالغ وما ينبغى له ذلك، فها هي أرقام معروفة في الدنيا ما كان لبشر قبل ١٤٠٠ سنة أن يقيسها أو يحصيها. يقول الله تعالى: ﴿ إِنَّ فَى ذَلِكَ لَذَكَرَى لَمْنَ كَانَ لُهُ قَلْبُ أَوْ أَلْقَى السَّمْعَ وَهُوَ *شهید ﴾* [سورة ق: ٣٧].

- الأعظمي: من أبي بريدة في صحيح ابن خزيمة (٢/ ٢٢٩) ، قال الأعظمي: إسناده صحيح. والبيهقي في شعب الإيمان بلفظ أخر عن أبي
  - (٢) في الأدب المفرد عن عباس مرفوعاً، صححه الألباني.
    - (٣) اخرجه مسلم عن أبي هريرة في حديث الشفاعة.

بريد القراء\*

# خلق حواء من ضلع آدم وسرتشابه الزوجين مع مرورالوقت

بينت نتائج البحوث التي أجراها علماء من جامعة ييل الأميركية، أنه في حال استمرار الشجار بين الزوجين خلال حياتهما الزوجية المشتركة فإن التشابه بينهما يكون ضعيفًا، وعلى العكس إذا كانت العلاقة بين الزوجين حميمة ودافئة، فان نسبة التشابه بينهما تزداد مع مرور الوقت.

وقد أوضع العلماء هذا ببساطة، السبب في ذلك يعود إلى أن الزوجين المتحابين يقلدان أحدهما الآخر من دون قصد، وهذا يشمل التصرفات والحركات والنشاط الفيزيائي وكذلك الامتناع عن العادات السيئة، فمثلا إذا ترك أحدهم التدخين فسيتبعه الثاني بعد مضي بعض الوقت.

وبحسب الباحثين، فإن الناس يسعون منذ القدم السعى لاختيار شبيه بهم ولو من حيث المظهر، فإذا

كانت الحياة الزوجية سعيدة فسيصبحان متشابهين

ويقول علماء النفس أن معرفة مدى سعادة الزوجين ممكنة من خلال مظهرهما الخارجي، وخاصة إذا عاشا سوية ٢٠ سنة وأكثر. فمن الملاحظ أنه مع مرور الزمن يصبح الزوجان متشابهين أكثر فأكثر، عمليًا يرتبط كل شيء بمدى السلام والوئام في حياتهما الزوجية.

قال تعالى: ﴿ وَمنْ آياته أَنْ خَلَقَ لَكُمْ منْ أَنْفُسكُمْ

أُزْوَاجًا لِتَسْكُنوا إِلِّيهَا وَجَعَلَ بْيَنكُمْ مَوَدَّةً وَرَحْمَةً إِنَّ في *ذُلِكَ لآَياتِ لِقَوْم يَتَفَكّرُونَ ﴾* [الروم: ٢١] ، وقالَ في سورة التكوير: ﴿ وَإِذَا النَّفُوسُ زُوِّجَتْ (٧) ﴿.

<sup>\*</sup> نقلاً عن «روسيا اليوم» (بتصرف) ٢٠١٣/٩/٢٣.

# النباتات تفكروتعقل

## المهندس الدكتور عبد الدائم كحيل\*

نجد في القرآن الكريم آيات كثيرة تتحدث عن ظواهر غريبة مثل كلام النمل، وسجود الشجر، وغير ذلك مما أثبته العلم حديثاً. فطالما اتخذ الملحدون هذه الآيات وسيلة للتشكيك في صدق هذا القرآن ومصدره الإلهي، وطالما ردُّدوا حججاً لا أصل لها تزعم أن النبي صلى الله عليه وسلم هو من ألُّف القرآن، بل أخذه من كتاب الأقدمين، ومزجه بخرافات عصره، وطالما قرأنا مقالات عن «مصادر القرآن» التي يدعون فيها أن القرآن هو نتاج أساطير وقصص موجودة في التوراة والإنجيل...

ولكن الله تعالى لن يترك كتابه عرضة للتشكيك من دون أن يهيء الوسائل المناسبة لاكتشاف معجزات جديدة تبرهن على صدق هذا الكتاب، وصدق رسالة الإسلام. وبالفعل فإننا في كل يوم نكتشف حقيقة علمية جديدة تتفق مئة بالمئة مع ما جاء في القرآن قبل أربعة عشر قرناً. واليوم نعيش مع حقيقة علمية تؤكد أن النباتات لها مشاعر وأحاسيس ولها دماغ تستطيع التفكير فيه، ونضيف بأن النباتات لديها القدرة على تسبيح خالقها والسجود له!!

## النباتات ليست كائنات غبية

وذكاؤها يكمن في جذورها

وجد العلماء في تركيبة جذر نبات الذرة ما يمكن وصفه بـ «الدماغ» بعد أن سادت طويلاً فكرة أن النبات كائن «غبي»، بدأ العلماء مؤخراً في اكتشاف نوع من مراكز التحكم داخل الجذور، يعمل بطريقة مشابهة للجهاز العصبى الحيوانى وينقل البيانات عبر إشارات كهربائية تتحرك بين الجذور والسيقان والأوراق. حتى وقت قريب، كان العلماء يستبعدون تماماً احتمالية امتلاك النباتات لجهاز عصبي أو نوع من «الدماغ»، لكن يبدو أن نتائج الأبحاث الجديدة قد تغير تلك الفكرة التي سادت طويلا. فمنذ العصر الإغريقي، سادت الفكرة القائلة إن «النباتات غبية، فهي كائنات أولية، وتعد مرحلة بين الجماد والحيوان».

ومازالت تلك الفكرة تؤثر على رأى الكثيرين في عصرنا الحالي، وِتؤثر حتى على بعض العلماء، وإن كانت تغيرت جزئياً منذ مئتى عام، عندما اكتشف علماء الأحياء أن للنباتات حياة جنسية. وفوجئ العلماء مجددا

عندما اكتشفوا منذ عشرات السنوات أن للنباتات أيضا جهاز مناعة، يحميها ويمكنها من مقاومة الأمراض، ليتأكدوا بذلك أن النباتات في الواقع كائنات حية تمتلك الكثير من القدرات. وبالرغم من ذلك، فمازالت تعبيرات مثل «الجهاز العصبي للنباتات» تثير جدلا واسعا في أوساط العلماء والباحثين حتى يومنا هذا.

### اكتشاف ما يمكن وصفه بالدماغ النباتي

تمكنت مجموعة من الباحثين من جامعتى بون وفلورنسا من اكتشاف ما يمكن وصفه بالدماغ النباتي في تركيبة جذر نبات الذرة، حيث يؤكد الباحث فرانتيسك بالوسكا من جامعة بون أنهم تمكنوا من اكتشاف أنشطة كهربائية في جذور النبات، كما وجدوا أن التركيبة البيولوجية للخلايا شبيهة بتركيبة الدماغ الحيواني. لكنه أشار إلى أن تلك الأبحاث مازالت في بدايتها، ما يجعله من المبكر الحديث عن «دماغ نباتي»، وأضاف أنهم يطلقون الآن على ما اكتشفوه لدى النباتات اسم: «مركز التحكم».

لقد حدد هذا الباحث المنطقة المسئولة في جذر



بنقل الإشارات العصبية. والخيوط الرفيعة التي تكوّن الهيكل الخلوى للنبات، تسمح بنقل الحويصلات الصغيرة بسرعة فائقة، الأمر الذي يشابه تماماً طريقة اتجاه عليه أن ينمو. نقل الإشارات العصبية لدى الحيوان. إن أي نبات لا يمكنه العيش من دون جذور، فالجذور بالنسبة للنبات مثل الرأس بالنسبة للإنسان.

> القرارات تتخذ في الجذور وتنقل إلى الأوراق يعطى مركز التحكم في «الجذور» الأوامر للنبات

ليعرف في أي اتجاه عليه أن ينمو، ويضيف بالوسكا إن معالجة البيانات التي يتم نقلها داخل جذور النبات تؤثر بشكل مباشر على سلوك أطراف

النبات عن معالجة المعلومات ونقلها. وهي شبيهة الجذور، فالجذور تسجل مثلاً وجود مادة سامة في بالمشابك الكيميائية، أي نقاط الاتصال المتخصصة المحيط القريب، وهو ما يعنى أن على النبات أن يتفاداها. ويتم تخزين تلك المعلومات في أطراف الجذور، ويتم نقلها بسرعة لمناطق النمو، ليعرف النبات بذلك في أي

وهذه الطريقة التي تنقل بها النباتات المعلومات والتى تبنى على أساسها ردود أفعالها تتشابه تماما مع طريقة عمل الدماغ في عالم الحيوان، حسبما يؤكد عالم النباتات ديتر فولكمان من جامعة بون، مشيراً إلى أن بحث بالوسكا وزميله مانكوسو يساعد على

اكتشاف العلاقة بين التركيب الخلوي للنبات- الذي يشبه تركيبة الجهاز العصبي الحيواني - والإشارات الكهربائية. وهوما يمكن اعتباره جهاز

## نشاط كهربائي في جذور النباتات

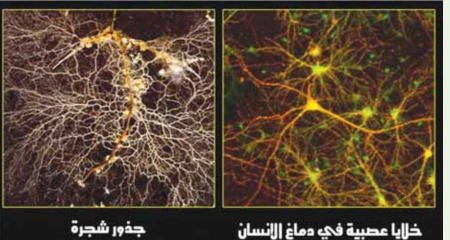
عصبي نباتي، يقوم بنفس الدور الذي يقوم به الجهاز العصبي لدى الحيوان، لكنه مختلف البناء.

يدرك العلماء تماماً أن النباتات تعتمد على الإشارات الكهربائية للتفاعل مع العالم الخارجي. وهو ما يسمح للنباتات باتخاذ ردود فعل تجاه «الأعداء»، مثل الحشرات الضارة المختلفة. النباتات لا يمكنها الهروب، فهي لا تمتلك عضلات ولا أرجل. لكنها وُجّهت بشكل يجعلها تفعل شيئاً ما ضد المعتدين عليها. وهي تعتمد في ذلك على قدرتها على أن تنتج مواد لا يستسيغها الكائن المعتدى، أو سموم تقضى عليه».

وقد تمكن فيله من قياس هذه الإشارات الكهربائية التي ترسلها النباتات، من ورقة إلى ورقة، وتوصل إلى أن رد الفعل «السريع» لدى النباتات لا يقارن بردود الفعل الحيوانية. ففي ثانية واحدة، لا يمكن للنبات نقل المعلومات بأكثر من سنتيمتر واحد، أي أنها أبطأ بنحو عشرة ألاف مرة من رد الفعل الحيواني. وبالتالي فما توصيل له العلماء حتى الآن يعني أن النبات ليس كائنا غبيا، لكنه ببساطة يحيا في مقياس زمني مختلف تماما.



إذا كانت شجرة نظنها لا تعقل، لديها كل هذه الوسائل للتفكير ومعرفة الخطر و»ابتكار» وسائل للدفاع عن نفسها واتخاذ القرار المناسب لحماية أغصانها وأوراقها، ما الذي يمنع أن يكون لدى هذه الشجرة طريقة خاصة بها لتسبيح خالقها والسجود



فما دامت الشجرة تصدر إشارات كهربائية تنتقل بين أوراقها وأغصانها، وما دامت كل خلية من خلايا هذه الشجرة تصدر ترددات صوتية غير مسموعة، فقد تكون هذه الإشارات

والترددات لو استطعنا ترجمتها، نوع من أنواع التسبيح للخالق تبارك وتعالى؟! يقول تعالى: ﴿ أَلُمْ تَرَ أَنَّ اللَّهَ يَسْجُلُ لُهُ مَنْ فَي الِسَّمَا وَاتَ وَمَنْ فَي الأَرْضَ وَالشَّهُسُ وَالْقَمَرُ وَالُّنَّجُومُ وَالْجَبَالَ وَالنَّسَجُرُ وَالْدُوابُّ فَمَا لُهُ مِنْ مُكرمَ إِنَّ اللَّهَ يَفْعَلَ مَا يَشَاءُ ﴾ [الحج: ١٨]. هذه الآية تشير ً إلى سجود للشجر والشمس والنجوم

ولو تطور العلم فسوف يكتشفون أن الشمس لها

«دماغ» أيضاً، وكذلك الجبال، وقد يستغرب القارئ الكريم من هذا الطرح، ونقول: إن العلماء لم يكتشفوا إلا القليل جدا من حقائق وأسرار الكون، والعمليات المنظمة التي تتم في

## مركز القيادة في الجذر يستشعرالأخطار ويعالجها

الشمس لا يمكن أن تكون عبثاً أو أنها عمليات عشوائية. لابد من وجود شيء في داخل الشمس ينظم هذه العمليات المعقدة...

... وربما نستطيع أن نفهم قوله تعالى: ﴿ تُسَبِّحُ لَهُ السَّمَا وَاتُ السَّبْعُ وَالْأَ رض وَمْن فيهنَّ وَإِنْ مَنْ شَيْءِ إِلَّا يُسَبِّح بِحَمْدِهِ وَلَكُنْ لاَ تَفْقُهُو نَ تُسبيحُهُم النُّهُ كَانَ حَليَّماً غَفُورًا ﴾ [الإسراء: ٤٤]. فهذه المخلوقات التي نظنها غير عاقلة، لديها عقل وتفكير ولديها القدرة وَكَثِيرٌ مَن النَّاسِ وَكَثِيرٌ حَقَّ عَلَيهَ الْعَذَابُ وَمَن يُهِن اللَّه على اتخاذ القرار، ولكن ليس لديها القدرة على التمرد والمعصية، على عكس كثير من البشر، يجحدون نعمة الله ويكفرون به، وعلى الرغم من ذلك يرزقهم ويعطيهم، ولو رجعوا إليه لوجدوه غفورا رحيما .. فهل هناك أعظم وأوسع من رحمة الله تعالى؟!

AnthonyTrewavasالباحث العالم في جامعة Edinburgh وعضو الأكاديمية الملكية البريطانية، يؤكد أن النباتات أكثر من مجرد غطاء جميل يغلف أرضنا، إنها تتواصل

ذرات الكالسيوم هذه خلية من جذر نبات الفول، تم تصويره بطريقة خاصة بحيث يظهر الكالسيوم باللون الأحمر. عندما يتعرض النبات لحشرة ضارة، تنتقل ذرات الكالسيوم من خلية لأخرى كرسالة تشعر النبات بالخطر ليقوم بفرز مواد كيميانية مضادة للحشرة. المصدر: مجلة جامعة واشنطن

الجذرهو الذي

يحدد للأغصان

اتجاهات النمو

مع بعضها، وتتذكر وتخطط وتتخذ القرارات: إنها كائنات ذكية! ولكن الذي يميز النبات أن له أكثر من دماغ، أي ليس له دماغ واحد مثل الإنسان، إنما أدمغة متعدة متوضعة

في الجذور.

وقد قرأت بحثا يؤكد فيه العلماء أن الكون عبارة عن كمبيوتر عملاق!! فالنجوم التي نظنها لا تعقل تحوى في كل ذرة من ذراتها برنامجاً يوجهها ويهديها لما يجب عليها القيام به! فهذه الذرة يجب أن تقترب من ذرة أخرى وفق نظام مبرمج مسبقاً، وهكذا حتى تتشكل جزيئات محددة، وهذه الجزيئات سوف تشكل جزيئات أكبر من الغبار مثلاً... وبالنتيجة يجب أن يتشكل النجم... ثم يتطور هذا النجم فينفجر ثم يتشكل الثقب الأسود مثلاً... وهكذا وفق عمليات مبرمجة مسبقا، ويتساءل العلماء بل ويندهشون: من الذي وضع هذا البرنامج الذي لا يخطئ؟

ونقول إن الله تعالى هو الذي خلق هذه المخلوقات وأعطاها شكلها ثم وضع فيها المعلومات اللازمة لهدايتها وتوجيهها، يقول تعالى: ﴿ قَالَ رَّبِّنا اللَّهِ أَعْطَى كُلُّ شَيْء خُلْفُهُ ثُمَّ هَادِي ﴾ [طه: ٥٠].

## لاشكفي أن الرسائل الكهربائية قد تتضمن عبادة

وندعو كل ملحد لأن يتأمل هذه الآية العظيمة وهذه الدعوة من الخالق تبارك وتعالى وهو أغنى الأغنياء عن عباده الضعفاء، ندعوه لأن يرجع إلى خالقه ورازقه ... إنه الله تعالى

يخاطب كل بعيدِ عن ذكره فيقول: ﴿ أَفُلا يَتُوبُونَ إِلَى اللَّهِ وَيُسْتُغْفُرُونُهُ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَحِيتُم ﴾ [المائدة: ٧٤].

> \* وللراغبين بمتابعة البحث بكامله مراجعة الموقع: www. kaheel7.com

> > المراجع:

- www.dw-world.de .1
- The New Language of Science. Hans Christian .2 von Baeyer. Harvard University Press، 2004.
- Computational Capacity of the Universe. .3 Seth Lloyd in Physical Review Letters, Vol. .88. No. 23. article 237901Z: June 10. 2002
- From Computation to Black Holes and .4 Space-Time Foam. Y. Jack Ng in Physical Review Letters, Vol. 86, No. 14, pages .April 2, 2001 :2949-2946
- http://wsm.wsu.edu/stories/2006/May/ .5 NoShrinkingViolet.html

## إلى الأحبة القراء:

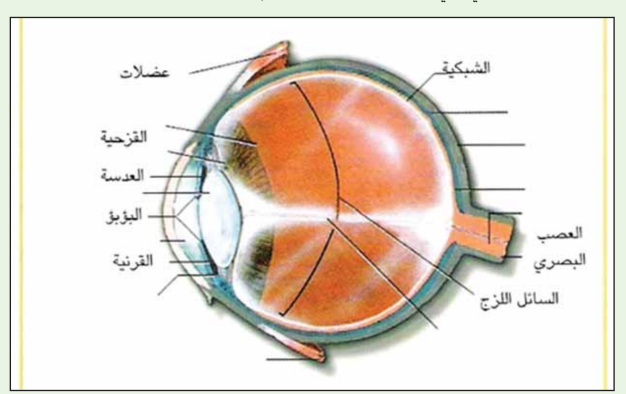
يسرٌ مجلة «الإعجاز» تلقي كل البحوث والمقالات الهادفة الي تنوير المجتمع وتثقيفه بصرف النظر عن هوية الكاتب، ومعتقده، وطائفته، وإنتمائه. ولا شرط لها إلا أن يتقيد بأصول البحث العلمي، والبعد عن التحريض، والنقد الهدام، وعن السياسة، وأن يكون هاجسه بعث الأمل في نفوس الناس لتخطي آثار الحرب وبناء المجتمع المتسامح.

# الإعجاز العلمى للقرآن الكريم فىالسمعوالبصروالفؤاد

أ.د. صادق الهلالي\*

قِال الله تعالى: ﴿ . . . إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُؤَادَ كُلِّ أُولَئكُ كَانَ عَنْهُ مَسْتُولاً ﴿ (الإسراء: ٣٦). ذكرت وتصاريفها ١٤٨ مرة وحيثما وردت كلمة السمع في وإدراك ما تنقله من معلومات، بينما لم تعن كلمة البصر رؤية الضوء والأجسام والصور بالعينين إلا في ٨٨ حالة فقط، إذ إنها دلت في باقي المرات على التبصر بصيرا ﴾ (الإنسان: ٢).

العقلى والفكرى بظواهر الكون والحياة أو بما يتلقاه المرء ويسمعه من أيات وأقوال. وقد ترافقت كلمتا كلمة (السمع ومشتقاتها وتصاريفها في القرآن الكريم (السمع) و (البصر) كمثل قوله تعالى: ﴿ وَهُمَو اللَّذي ١٨٥ مرة بينما وردت فيه كلمة (البصر) ومشتقاتها أنشأ لَكُم السَّمْعَ وَالأَبْصَارَ وَالأَفْئَدَةَ قَليلا مَا تَشْكُرُونَ ﴾ (المؤمنون ٧٨)، في ٣٨ أية كريمة، منها أيضاً: ﴿ قُل القرآن الكريم عنت دائماً سماع الكلام والأصوات هو الذي أنشأكم وجعل لكم السمع والأبصار والأفئدة قليلاً ما تشكرون ﴾ (الملك: ٢٣).، وقوله عزّ وجلّ: ﴿ إِنا خلقنا الإنسان من نطفة أمشاج نبتليه فجعلناه سميعاً



ويلاحظ في مثل هذه استثناء، فلا بد وأن

# الآيات أن كلمة السمع قد سبقت البصر وبلا

نتساءل هل لهذا السبق من دلالة خاصة؟ قد تبدو الإجابة عن هذا السؤال وللوهلة الأولى وعلى ضوء المعلومات الأولية التي نعرفها عن هذين الحسين صعبة وعسيرة الفهم، فمن المعلوم فيزيولوجيًا وتشريحياً أنه (...) لا يرد إلى الجسم من مجموعة المعلومات الحسية عن طريق الجهاز السمعي أكثر من ١٢٪ بينما يرد إلى الجسم عن طريق الجهاز البصرى حوالى ٧٠٪ من مجموع المعلومات الحسية. إذا لماذا هذا التقدم لحس السمع وإيراده قبل حس البصر في كل الآيات تقريباً؟ فلا بد وأن هناك سببا لم نعرفه بعد. ولكننا لو تبصرنا في الحقائق العلمية التي عرفت حديثاً في علوم الأجنة والتشريح والفيزيولوجيا والطب لتمكنا من إيجاد الأجوبة ولاتضح لنا الإعجاز العلمي في هذه الآيات الكريمة(...).

فالأذن الداخلية تكون قد نمت ونضجت لتصل إلى حجمها الطبيعي عند البالغين وأصبحت جاهزة للقيام بوظيفة السمع المخصصة لها في الشهر الخامس من عمر الجنين. وكما سنرى أن هذا القسم من الأذن يتمكن منفردا من التحسس للأصوات ونقل إشاراتها إلى الدماغ لإدراكها دون أية ضرورة لمساهمة الأذنين الوسطى والخارجية

أما العين فلا يتمتكامل طبقتها الشبكية الحساسة للضوء إلا بعد الأسبوع الخامس والعشرين ولا تتغطى ألياف العصب البصرى بالطبقة النخاعية لتتمكن من نقل الإشارات

العصبية البصرية بكفاءة إلا بعد أسابيع من ولادة الجنين. (...)

## الأذن الداخلية جاهزة لسمع الجنين في الشهر الخامس

فالأذن الداخلية للجنين تنضج وتصبح قادرة على السمع في الشهر الخامس، بينما

لا تفتح العين ولا تتطور طبقتها الحساسة للضوء إلا في الشهر السابع وحتى عند ذاك لن يكون العصب البصرى مكتملا لينقل الإشارات العصبية الضوئية بكفاءة، ولن تبصر العين لأنها غارقة في ظلمات ثلاث.

### السمع والبصر:

ثبت علمياً أن الأذن الداخلية للجنين تتحسس للأصوات في الشهر الخامس، ويسمع الجنين أصوات حركات أمعاء أمه وقلبها، وتتولد نتيجة هذا السمع إشارات عصبية سمعية في الأذن الداخلية، والعصب السمعي والمنطقة السمعية في المخ، يمكن تسجيلها بألات التسجيل المختبرية، وهذا برهان علمى يثبت سماع الجنين للأصوات في هذه المرحلة المبكرة من عمره. ولم تسجل مثل هذه الإشارات العصبية في الجهاز البصري للجنين إلا بعد ولادته.

كما أن من المهم أن نعرف أن الأصوات تصل الأذن الداخلية عن طريقين:

الطريق الأول: هو طريق الأذن الخارجية ثم الوسطى والمملوءتان بالهواء في الإنسان الطبيعي. الطريق الثاني: هو طريق عظام الجمجمة.

فالاهتزازات الصوتية تنتقل بالطريقة الأولى بواسطة الهواء، وتنتقل بالطريقة الثانية بواسطة عظام الجمجمة وهي ناقلة جيدة للأصوات، ولكن الأذن الخارجية للجنين مملوءة ببعض الألياف

وبسائل السلى، ولكن السوائل هي الأخرى ناقلة جيدة للأصوات فعند غمر رؤوسنا بالماء

لايكتمل البصر إلا بعد الولادة بعدة أشهر



عند السباحة نتمكن من سماع الأصوات جيدا. من ذلك يتضح أن الجنين يمكنه أن يسمع الأصوات التي قد تصل إلى أذنه الداخلية إما عن طريق الجمجمة أو عن طريق الأذن الخارجية المملوءة بسائل السلى والأنسجة، من الناحية الأخرى لا يتمكن الجنين من أن يبصر خلال حياته الجنينية، لا لظلام يحيطه فقطبل لانسداد أجفانه، وعدم نضوج شبكية عينية، وعدم اكتمال العصب البصري حتى وقت متأخر من حياته الجنينية.

### اكتمال حاستي السمع والبصر:

يمكن للجنين أن يسمع الأصوات بالطريقة الطبيعية بعد بضعة أيام من ولادته بعد أن تمتص

> كل السوائل وفضلات الأنسجة المتبقية في أذنه الوسطى والمحيطة بعظيماتها ثم يصبح

السمع حادا بعد أيام قلائل من ولادة الطفل.

ومن الملاحظ أن الإنسان هو المخلوق الوحيد الذى يبدأ بسماع الأصوات وهو في رحم أمه، فجميع الحيوانات لا تبدأ بسماع الأصوات إلا بعد ولادتها بفترة، فالإنسان يسمع الأصوات قبل ولادته بأكثر من ١٦ أسبوعاً. والأرنب يسمعها بعد ولادته بـ ٧ أيام. والكلب يسمعها بعد ولادته بـ ١٠

أما حاسة البصر فهي ضعيفة جداً عند الولادة وتكاد أن تكون معدومة، ويصعب على الوليد تمييز الضوء من الظلام، ولا يرى إلا صوراً مشوشة للمرئيات، وتتحرك عيناه دون أن يتمكن من تركيز بصره وتثبيته على الجسم المنظور، ولكنه يبدأ في الشهر الثالث أو الرابع تمييز شكل أمه أو قنينه حليبه وتتبع حركاتهما، وعند الشهر السادس يتمكن من تفريق وجوه الأشخاص، إلا أن الوليد في هذا السن يكون بعيد البصر، ثم يستمر بصره

على النمو والتطور حتى السنة العاشرة من عمره.

## تطور المناطق السمعية والبصرية المخية:

لقد ثبت أن المنطقة السمعية المخية تتطور وتتكامل وظائفها قبل مثيلتها البصرية وقد أمكن تسجيل إشارات عصبية سمعية من المنطقة السمعية لقشرة المخ عند تنبيه الجنين بمنبه صوتى في بداية الشهر الجنيني الخامس، وتحفز الأصوات التي يسمعها الجنين خلال النصف الثاني من حياته الجنينية هذه المنطقة السمعية لتنمو وتتطور وتتكامل عضوياً ووظائفياً، ومن الناحية الأخرى لا تتنبه المنطقة البصرية للمخ في هذه الفترة

> الانسان هو المخلوق الوحيد الذي يسمع وهو في بطن أمه

بأية منبهات ولذلك فهى لا تتطور كثيرا ولا تنضج ولا تتكامل، فمن المعلوم فيزيولوجيًا أن

المنبهات النوعية التي ترد عن أي طريق عصبي حسى تحفزه على النمو والنضوج وبهذه الطريقة يحفز الجهاز العصبي على النضوج منذ الشهر الخامس الجنيني ولا يحفز الجهاز البصري بمثل ذلك إلا بعد ولادته.

ولهذه الأسباب يتعلم الطفل المعلومات الصوتية في أوائل حياته قبل تعلمه المعلومات البصرية (ومن هنا تأتى سنة اسماع المولود الآذان والإقامة عند ولادته لتكون من أوائل المعلومات التي يسجلها دماغه والله اعلم)، ويتعلمها ويحفظها أسرع بكثير من تعلمه المعلومات المرئية، فهو مثلاً يفهم الكلام الذي يسمعه ويدركه ويعيه أكثر من فهمه للرسوم والصور والكتابات التي يراها، ويحفظ الأغاني والأناشيد بسرعة ويتمكن من تعلم النطق في وقت مبكر جدا بالنسبة لتعلمه القراءة والكتابة، وكل ذلك لأن مناطق دماغه السمعية نضجت قبل تشير كل هذه الآيات

إلى خلق ونشأة الإنسان

وتقدم فيها كلها دون

استثناء ذكر السمع على

مناطقه البصرية قال تعالى: (لنجعلها لكلم تذكرة وتعيها أذن واعية) (الحاقة: ١٢).

## لماذا سبق السمع البصرفي آيات القرآن؟

# تطور منطقة التفسير اللغوي في قشرة المخ:

تنمو وتتطور منطقة التفسير اللغوي (gel) في قشرة المخوالتي تقع بالقرب من منطقة حس السمع وترتبط معها ارتباطاً أقرب وأوثق من ارتباطها مع منطقة حس البصر (التي هي الأخرى تساهم في وظيفة الكلام والإدراك اللغوي عن طريق القراءة والكتابة). إن هذا التقارب بين هاتين المنطقتين ناتج عن حقيقة تطور منطقة حس السمع ووظائفه في وقت مبكر وقبل نضوج منطقة ووظائف حس البصر.

## يتضح لنا من كل ما تقدم أن:

- أ) جهاز السمع يتطور جنينياً قبل جهاز البصر ويتكامل وينضج حتى يصل حجمه في الشهر الخامس من حياة الجنين الحجم الطبيعي له عند البالغين بينما لا يتكامل نضوج العينين إلا عند السنة العاشرة من العمر.
- ب) يبدأ الجنين بسماع الأصوات في رحم أمه وهو في الشهر الخامس من حياته الجنينية ولكنه لا يبصر النور والصور إلا بعد ولادته.
- ج) تتطور وتنضج كل المناطق والطرق السمعية العصبية قبل تطورها ونضوج مثيلاتها البصرية بفترة طويلة نسبياً.

وهنا لا بد أن نعود إلى الآيات الكريمة، الثماني والثلاثين، التي ذكرناها في مقدمة المقال حيث

البصر. هذه لم تكن صدفة عابرة من غير قصد ولكنها إعجاز رباني لم نهتد إلى معرفته إلا مؤخراً بعد سبر غور الحقائق العلمية الحديثة التي تثبت الإعجاز العلمي في هذه الآيات الكريمات.

بل إن الحديث النبوي قد تضافر مع آيات القرآن الكريم في تقديم السمع، وكيف لا وهما من مشكاة واحدة، يقول الرسول، عليه الصلاة والسلام: (إذا مر بالنطفة ثنتان وأربعون ليلة بعث الله إليها ملكا فصورها وخلق سمعها وبصرها وجلدها ولحمها وعظامها... الحديث).

ثم دعونا ننظر إلى الآيات الكريمة الأخرى التي ترافقت فيها كلمتا (السمع) و(البصر) في قوله تعالى:

﴿ لَم تعبد مالا يسمع ولا يبصر ولا يغني عنك شيئاً ﴾ مريم: ٤٢

﴿ مُا كَانُوا يَستطيعون السمع وما كانوا يبصرون ﴾ هود: ٢٠

﴿ إِنَّ السَّمِعِ والبَصِرِ والفَوَّادِ كُلُ أُولِئَكَ كَانَ عنه مسئولاً ﴾ الإسراء: ٣٦

﴿ قَلَ أُرأَيْتُمْ إِنْ أَخَذُ اللَّهُ سَمَعَكُمْ وأَبْصَارِكُمْ وَأَبْصَارِكُمْ وَأَنْتَمْ لِللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُمْ وَأَنْكُمْ وَأَنْتُمْ وَأَنْتِمْ لِللَّهُ عَلَيْكُمْ وَأَنْتِكُمْ وَأَنْتُمْ لِلْعُلْمُ وَالْعَلْمُ وَلَا عَلَيْكُمْ وَأَنْتِكُمْ وَأَنْتِمْ لِللَّهُ عَلَيْكُمْ وَالْعِلْمُ وَلَالِمْ وَلَالْمُ لَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُمْ وَاللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَمْ وَلَعْلَمْ وَلَالْعُلْمُ وَلَا عَلَيْكُمْ وَلَا عَلَيْكُومُ وَالْعُلْمُ وَلِيْكُمْ وَالْعُلْمُ وَالْعُلْمُ وَلِمُ اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَمُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الْعَلَّامُ عَلَى الْعَلَّالِمُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ

﴿ وَمَا كَنتِم تَستَتُرُونَ أَنْ يُشْهِدُ عَلَيْكُم سَمِعْكُمُ ولا أبصاركم ولا جلودكم ﴾ فصلت: ٢٢

ولو شاء الله لذهب بسمعهم وأبصارهم البقرة: ٢٠

﴿ وحتى إِذَا ما جاءوها شهد عليهم سمعهم

وأبصارهم وجلودهم بما كانوا يعلمون الله فصلت ٢٠

في هذه الآيات يشير

منطقة التفسير اللغوي في المخ أقرب إلى منطقة السمع



حفظ القرآن الكريم بالسمع

أسرعمنالبصر

القرآن الكريم إلى وظيفتى السمع والبصر، ولأن الوظيفة الأولى تطورت ونضجت قبل الثانية ولأن السمع أهم في التعلم والتعليم وأعمق رسوخا في ذاكرة الطفل فقد قدمها. جل وعلا. وتبين الحقائق العلمية السالفة الإعجاز العلمي في هذه الآيات الكريمة.

### الساحة السمعية والبصرية:

يتمكن الإنسان من سماع الأصوات التي تصل إلى أذنيه من كل الاتجاهات والارتفاعات فيمكننا القول: إن الساحة السمعية هي ٣٦٠، بينما لو ثبت الإنسان رأسه في موضع واحد فلن يتمكن من رؤية الأجسام إلا في ساحة بصرية محدودة تقارب الـ ۱۸۰ في المستوى الأفقى و ۱٤٥ في الاتجاه العمودي أما ساحة

> إبصاره للألوانِ فهي أقل من ذلك كثيرا، كما أن أشعة الضوء تسير بخط مستقيم دائماً فإذا

اعترضها جسم غير شفاف فلن تتمكن من عبوره أو المرور حوله ولكن الموجات الصوتية تسير في كل الاتجاهات ويمكنها أن تلف حول الزوايا وعبر الأجسام التي تصادفها فهي تنتقل عبر السوائل والأجسام بسهولة فيسمعها الإنسان حتى عبر الحدران.

## تأثير إصابة الدماغ على السمع والبصر

من المهم ملاحظة أن حس السمع لكل أذن يتمثل في جهتى المخ فإذا أصيب أحد نصفى الدماغ بمرض ما فلن يفقد المصاب السمع في أي من أذنيه، أما في حالة البصر فيتمثل كل نصف من نصفى العين الواحدة على جهة المخ المعاكسة لها

فإذا ما أصيب الدماغ بمرض في أحد نصفيه فقد المصاب البصر في نصفى عينيه المعاكسين لجهة

من المعلوم أن المولود الذي يولد فاقدا لحس السمع يصبح أبكما بالإضافة إلى صممه ولن يتمكن من تعلم النطق والكلام أما الذي يولد فاقدا لحس البصر فإنه يتمكن من تعلم النطق وبسهولة وهذا. على ما يظهر - ترافق لفظ (الصم) مع (البكم) والله أعلم.

﴿ صم بكم عمى فهم لا يرجعون ﴾ البقرة: ١٨ وكذلك: ﴿ صم بكم عمى فهم لا يعقلون ﴾ البقرة

عند فقدان حس البصر تقوم المنطقة البصرية المخية بوظائف ارتباطية فترتبط وظيفيا مع المناطق الارتباطية الدماغية الأخرى فتزيد من قابلية الدماغ

على حفظ المعلومات والذاكرة والذكاء، ولا تقوم المناطق السمعية ـ السبب غير معروف. بمثل

هذا الارتباط عند فقدان حس السمع، ولذلك فقد نبغ الكثيرون ممن فقدوا حس البصر، ولم ينبغ أحد ممن فقد حس السمع إلا نادرا مما يدل على أهمية حس السمع والمبالغة في تخصص مناطقه المخية.

لا بد هنا من الإشارة إلى المحيط الأولى والمجتمع الذي نزل فيه القرآن الكريم إذ إنه تميز بطبيعة سمعية أكثر منها بصرية فليس هناك في الصحارى منبهات بصرية بقدر ما فيها من منبهات سمعية، كما كان مجتمع ذلك العصر مجتمعاً سمعياً أكثر منه بصريًا فالآيات القرآنية الكريمة كانت تسمع وتحفظ في الصدور وتتناقل عن طريق الرواة وبالرغم من أن كتاب الوحى كانوا يدونونها إلا أن القرآن الكريم لم يعمم على الأمصار إلا في زمن الخليفة الثالث.

## لميسبقالبصرالسمع إلا في آيات العقاب

وبقية الأحاديث النبوية الشريفة غير مدونة لوقت متأخر، ولعل السبب في ذلك يعود إلى قلة من

كانوا يجيدون القراءة والكتابة إذ قيل إن عددهم في مكة عند أول ظهور الإسلام لم يتجاوز بضعة أفراد، كما أن العرب لم يدونوا شعرهم الغزير حتى وقت بها ﴿ الأعراف: ١٩٥ متأخر ولكنه كان يحفظ وترويه الرواة ويلقى على الناس في الأسواق والمناسبات فيستمع الكل إليه.

وقد خص الله - سبحانه وتعالى - حس السمع وجهازه ولم يذكر البصر عندما أراد تخصيص أهمية حواس بعض عباده فقال سبحانه وتعالى:

﴿ وجعلنا على قلوبهم أكنة أن يفقهوه وفي *واذانهم وقراً* الأنعام: ٢٥

﴿ يجعلون أصابعهم في ءاذانهم من الصواعق *حذر الموت* البقرة: ١٩

﴿ فضربنا على ءاذانهم في الكهف سنين عددا ﴾

﴿ جعلوا أصابعهم في ءاذانهم واستغشوا *ثیابهم* نوح: ۷

﴿لنجعلها لكم تذكرة وتعيها أذن واعية ﴾ الحاقة: ١٢

تؤكد الآية الكريمة الأخيرة على أن الإحساسات الصوتية التي يسمعها الإنسان بأذنيه تصل مستوى الوعى أحسن من تلك التي تصله عن غير طريقهما كالبصر مثلاً.

الآيات القليلة التي ورد فيها ذكر (البصر) قبل كلمة (السمع) هي تلك الآيات التي تنذر بالعقاب أو تصف الكافرين، وليس في أي منها إشارة لتخلق هذين الحسين أو لوصف وظيفتها أو تطورهما.

﴿ ولهم أعين لا يبصرون بها ولهم ءاذان لايسمعون بها ﴾ الأعراف ١٧٩

﴿ وحسبوا ألا تكون فتنة فعموا وصموا ثم تاب الله عليهم ثم عموا وصموا كثير منهم المائدة:

﴿ ونحشرهم يوم القيامة على وجوههم عميا وبكما وصماك

الإسراء: ٩٧

﴿ أملهم أعين يبصرون بها أملهم ءاذان يسمعون

أما عن كثرة المعلومات البصرية التي ترد الجسم بالنسبة للمعلومات السمعية القليلة نسبيا التى تصل إليه فلا بد من أن نعرف أن كثرة المعلومات لا تعنى دائماً أنها تولد إدراكاً ومفاهيم أكثر وأعمق في دماغ الإنسان مما تولده المعلومات السمعية على قلتها، فالذاكرة السمعية أرسخ من الذاكرة البصرية، والرموز الصوتية تعطى مدلولات ومفاهيم أكثر من الرموز الضوئية، فمن المعلوم مثلاً أن نطق الكلمة الواحدة بلهجات ونغمات متباينة تنقل للسامع مفاهيم مختلفة، ولو كتبنا الكلمة نفسها بمختلف الصور الخطية لنقلت دائما لقارئها مفهوماً واحداً لا غير، ومن المعلوم جيداً أن الأفلام الصامتة لا توصل من المعلومات إلا جزءاً يسيراً مما يمكن أن تنقله الأفلام الناطقة. هذه الحقائق العلمية لم تكن معروفة قبل أربعة عشر قرناً، ولم يعرف الكثير منها إلا في العقود الأخيرة من هذا القرن حتى إن من العلماء من كانوا كشفوا الكثير من الحقائق الناصعة التي تبين بكل وضوح وجلاء الإعجاز العلمي في الآيات البينات التي قدمت (السمع) على (البصر) لأسبقيته في الخلق والتطور العضوية والوظيفية، وللمميزات الكثيرة لحس السمع على حس البصر. وصدق الله العظيم القائل: ﴿ سنريهم ءاياتنا في الآفاق وفي أنفسهم حتى يتبين لهم أنه الحق ﴾ فصلت: ٥٣

> \* للراغبين بمتابعة البحث بكامله مراجعة الموقع: www.eajaz.org



# « الجبال بين التفسير العلمي والإعجاز العلمي في القرآن الكريم »

أ.د. زغلول راغب النجار\*

### مقدمة:

في مجال الإعجاز العلمي لا يجوز لنا أن نوظف إلا الحقائق المؤكدة، أو القضايا القطعية التي قطع فيها العلم بصورة مؤكدة، لأننا نقصد بالإعجاز أن نثبت للناس، مسلمين أو غير مسلمين، على حد سواء، أن القرآن الذي نزل قبل ١٤٠٠ سنة على نبي أمي صلى الله عليه وسلم في أمة أمية، قد احتوى على كثير من الحقائق... ومن هذه الحقائق ما اكتشفه العلم الحديث عن الجبال وتبيّن أنه ذكر من قبل في هذا الكتاب الكريم بدقة علمية متناهية.

### الجبال في القرآن ومفهومها العلمي:

(...) ذكرت الجبال في القرآن الكريم في تسع وثلاثين آية، ست آيات تذكر الجبل بالمفرد، وثلاث وثلاثين آية تذكر الجبال بالجمع، وهناك عشر آيات أخرى تتحدث عن الجبال بوصف الرواسي، هذه الآيات قمت بتبويبها في موضوعات متعددة متخصصة،

وأقول باختصار، هناك آيات تشير إلى أنها مرتفعات على سطح الأرض، مثل قوله تعالى: ﴿ تُمَّم اجْعَلْ عَلَى كُلُ جَبِلِ مْنْهُنَّ جُزَّءًا ﴾ [البقرة: ٢٦٠]، ﴿ قَالَ سَآوِي إِلَى َجَبِل يَعْصُمني مَن الماء ﴾ [هود: ٤٣]، وآيات تشير إلى ضخًامة الكتلة الجبلية وارتفاعها وطبيعتها المائلة، مثل قوله تعالى: ﴿ وَلُو أَنَّ قُرْآنًا سُيِّرَتْ بِهِ الْجَبَالِ ﴾ [الرعد: ٣١]، ﴿ لُو أُنْزَلْنَا هَذَا الْقُرْآنَ عَلَى جَبَلِ ﴾ [الحشر: ٢١]، وكلها أيات تعظم من شأن هذه التضاريس الأرضية.

وهناك أيات تشير إلى جبال لها تاريخ، مثل جبال قوم ثمود الذين كانوا ينحتون من الجبال بيوتا، وأيات تشير إلى الجبال التي شهدت بعض المعجزات، مثل جبل سيدنا إبراهيم، وجبل موسى عليه السلام، وآيات تذكر استخدام كل من الإنسان والحيوان للجبال كملجأ

وسكن، مثل أيات سورة النحل: ﴿ وَأُوْ حَي رَبُّكَ إِلَى النَّحْلِ أن اتّخذي من الجَبال بُيوتا ﴾ [النحل: ٦٨]، وأيات تصف الجبال بأنها أوتاد، وهكذا، فلدينا عشر آيات واضحة تؤكد أن الجبال لها دور في تثبيت القشرة الأرضية، إن هناك آيات تصف الجبال من الناحية المادية بأنها من جدد بيض وحمر وسود، كما في سورة فاطر، وأيات تشير إلى أن الجبال تتحرك وليست ساكنة، بالرغم من كتلتها الهائلة، وهي إشارة إلى تحرك الأرض،



صورة لقمة إيفرست أعلى قمة في جبال الهملايا

ضعف ارتفاع الجبل فوق سطح

الأرض، تماما كالوتد: أقله ظاهر

# في القرآن 🔈 والسنة

# ذكرت الجبال في ٣٩ آية

وأيات تشير إلى الجبال في إطارها الروحاني غير العادي وغير الملموس بوصفها تعبد

الله وتسجد له سبحانه وتعالى، مثل آيات واردة في سور: طه، الحاقة، المزمل، الطور، المعارج، وأيات تشير إلى نهاية الجبال في الآخرة، لكننا لن نتحدث في كل هذه المجموعات التسع التي تنقسم إليها أيات القرآن الكريم، وإنما سنعرض الآيات التي تتحدث عن الجانب العلمي للجبال.

أولا-الجبال أوتاد: التي يقول فيها الحق تبارك وتعالى: ﴿ أَلُم نَجَعَلِ الأَرْضَ مَهَادًا (٦) وَالْجَبَالَ أَوْتَادًا ﴾ [النبأ: ٦-٧]. وبالرغم من أن المفسرين القدامي مروا على هذه الآية مرور الكرام وتوصلوا، أو توصل بعضهم إلى تصور أن الجبال لها دور في تثبيت الأرض، لكنهم لم يستطيعوا شرح هذا الدور في إطاره العلمي الصحيح، ويعجب الإنسان حين يرى هذه الإشارة هي كلمتين: (والجبال أوتاداً)، فكما أن الوتد أغلبه مندس في الأرض وأقله ظاهر على السطح، ووظيفته التثبيت، فقد أثبت أهل العلم الحديث أن هذه وظيفة الجبال، وأن هذه هيئة الجبال، وإذا أخذنا أي دائرة معارف علمية، أو أي معجم لغوى أو علمي، وبحثنا عن مدلول كلمة (جبل) وجدنا المعاجم الصادرة في التسعينيات (٩١، ٩٢، ٩٢، ٩٤) وإلى يومنا هذا، ...أن الجبال نتوءات على سطح الأرض، ترتفع فوق الأرض المحيطة بها بمدی یتراوح بین ۳۰۵ و ۲۱۰ مترا ویزید، ویعتبرون ما دون ذلك من الربي، (جمع ربوة)، والربوة هي التل المرتفع، ثم دون الربوة، التل، ودون التل: الهضاب، ثم السهول والأودية ن إلى غير ذلك...

فالعلماء الآن يعرفون هذه التضاريس الأرضية إليه شك أن هذه الجبال الظاهرة على سطح الأرض

بهيئتها الظاهرة على سطح الأرض، ولكن لها امتدادات تخترق الغلاف الصخرى للأرض، وإن هذه الامتدادات تصل (نزولاً) من ١٠ إلى ١٥

على سطح الأرض وأغلبه مندس في صخور الأرض، أو تربتها، وقد توصل العلماء إلى ذلك بجهود علمية مضنية استخدموا فيها العمليات المساحية، وعندما اكتشفت هذه الظاهرة كان المساحون البريطانيون يقومون بمسح جبال الهمالايا، والمساحون يستخدمون منضدة مستوية (Plate Table) والمنضدة هذه كان لها شاقول، أي خيط، وله ثقل معدني، فلاحظوا أن هذا الثقل المعدني ينجذب إلى الكتلة الجبلية، ولكن بأقل من تقدير الكتلة، ليس هذا فقط، بل أنه في بعض الحالات كان الشاقول هذا يندفع بعيداً عن الكتلة الجبلية، فالكتلة الجبلية أصلاً تشده إليها، فاعتبروا ذلك نمطاً من أنماط السحر في الهند، والهند مليئة بالسحرة، إلى أن حاول العلماء أن يقدموا تفسيراً لذلك فقالوا: لا بد أن كتلة الجبل هذه، وهي مكونة من صخور خفيفة، تندفع إلى الداخل حيث توجد صخور ذات كثافة أقل من الصخور من المحيطة بها، فيصبح جذب الجبل للبالون هذا أو للشاقول أقل من

ثم استطاع العلماء منذ بدايات الثلاثينيات من القرن العشرين أن يدرسوا في جبال الألب وجبال الروكي في أمريكا، بطرق علمية ملموسة - كيف أن هذه الجبال فعلاً تنغرس في أعماق سحيقة، بدأت مجموعة من العلماء الجيوفيزيقيين (أو الذين يدرسون الطبيعة الأرضية)، بواسطة دراسات الهزات الأرضية، وبواسطة دراسة القياسات التثاقلية الأرضية، أن يؤكدوا بما لا يرقى

العادة أو حتى قد يدفع البالون في عكس اتجاه الجبل،

نظرا لوجود صخور محيطة أعلى كثافة.

والمرتفعة ارتفاعاً كبيراً لها امتدادات تزيد عن هذا الارتفاع من ١٠ إلى ١٥ ضعف، ويثبت بذلك أن سمك الغلاف الصخرى للقارات يتراوح من ٣٥ إلى ٤٠ كيلو متر في المتوسط، ونجد

عمق الجبال تحت الأرض أكثرمن عشرة أضعاف ارتفاعها فوق الأرض



# أن غلاف القشرة الأرضية في

قيعان البحار والمحيطات يتراوح من ٥ إلى ٨ كيلو متراً، لأن الغلاف المكون القيعان البحار والمحيطات

من معادن وصخور أعلى كثافة من المعادن والصخور التي تكون الغلاف الصخرى للقارات...

ليس هذا فقط، بل لاحظ العلماء أن سمك الغلاف الصخرى للقارات (الذي قدروه من ٣٥ إلى ٤٠ كيلو متراً) يصل في جبال الألب إلى أكثر من ٧٠ كيلو متر، المسافة إلى عشرين كيلو متراً... فمن أعمق غور إلى ويصل في جبال الهملايا إلى أكثر من مائة كيلو متر، أعلى قمة إذا قورن هذا بنصف قطر الأرض الاستوائي لأن الغلاف الصخري للأرض يبلغ سمكه (١٠٠) كيلو (وهو أكثر من ستة آلاف كيلو متر)، نعرف كيف يمكن متر في المتوسط.

> وفي جذر الجبل (المطمور) من الثروات المعدنية ما لا يمكن أن يتوفر إلا تحت مثل هذه القوى الهائلة من الضغط والحرارة.

وبكلمة واحدة يصف القرآن الكريم الشكل الخارجي للجبل، والشكل الداخلي له، ووظيفته الداخلية، وتبقى هذه الآية في سورة النبأ: ﴿ أَلَـٰم نِعَعَلَ الأَرْضَ مَهَادًا (٦) *وَالْجَبَالُ أُوْتَادًا ﴾* [النبأ: ٦-٧] آية معجزة، لأنه لم يكن أحد في وقت تنزيل القرآن الكريم يعرف شيئاً أن للشكل الخارجي هذا فوائد متعددة على سطح يكون ذلك؟ الأرض، منها جريان الأنهار، ولذلك نجد أيات الإرساء هذه يمن علينا ربنا تبارك وتعالى كثيراً بها في مواضع كثيرة من القرآن الكريم، ويربط ما بين الجبال أو إرساء الأرض، وجريان الأنهار، وهناك وظائف كثيرة للجبال المليئة بالخيرات المعدنية، والجبال مأوى للبشرية قبل أن تعرف المسكن، والجبال مأوى لكثير من الحيوانات وكثير من الحشرات، كالنحل... ويعجب الإنسان لماذا تحدث القرآن الكريم في عشر آيات واضحة عن هذه الجبال على أنها رواسى ويمن علينا ربنا تبارك وتعالى بإرساء الأرض بالجبال في مثل قوله: ﴿ وَالجَبال أُرساها (٣٢) مَتَاعًا لَكُم وَلاَ نَعَامِكُم ﴾ [النازعات: ٣٢ – ٣٣].

#### الوتدخيروصف لوظيفةالجبل

لولا الجبال لما استقرت

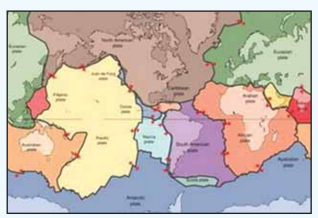
حركةاليابسة

ثانياً- الجبال رواسي تثبت الأرض: يختلف العلماء في مجال علوم الأرض إلى يومنا هذا في فهم كيف يمكن للجبال

أن ترسى الأرض، لأن كتلة الجبال بالنسبة إلى كتلة الأرض لا تذكر، فأعلى قمة هي ٨٨٤٨ متراً، يعني أقل من تسعة كيلو مترات، وأغور غور هو غور ماريانو عند جزر الفليبين، وعمقه ١١ كيلو متراً، يعنى لا تصل

لهذه الكتل البسيطة أن تثبت الأرض، ولا يمكن أن يتخيلها الإنسان لأنها كتلة بسيطة للغاية، ولم يستطع الناس في العصور المتتالية أن يفهموا كيف أن الجبال

تثبت الأرض، ففى أواخر الستينيات وأوائل السبعينيات من القرن العشرين، توصل العلماء عند سبر أغوار المحيطات فوجدوا عجباً: وجدوا، وعلى عكس ما كان يعتقد الناس في الماضي، أن أكثر أجزاء المحيطات ضحالة هي أواسطها وأن أكثر أجزاء المحيطات عمقاً عن هذه الحقيقة الكونية، وبالطبع فإن العلماء يعرفون هي عندما يلتقي قاع المحيط بالقارة، واحتاروا: كيف

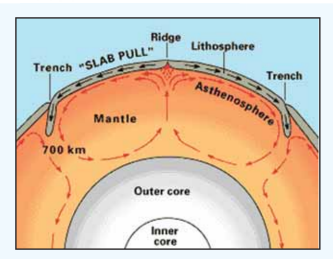


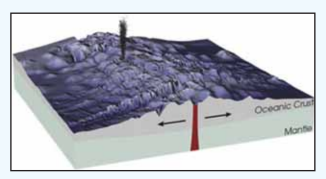
الشكل التالى يبن أماكن الصدوع على سطح الكرة الأرضية

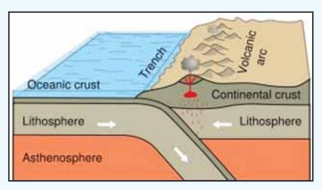
اتجه العلماء إلى هذه السلاسل الجبلية (التي تمتد عبر قيعان البحار والمحيطات، وهي تفوق في ارتفاعها أعلى الجبال على سطح الأرض). فوجدوا أنها تحيط بشبكة هائلة من الصدوع، تمتد عشرات الكيلو مترات طولاً وعرضاً، تمزق هذا الغلاف الصخرى إلى عمق مائة كيلو متراً، فأيقنوا أن من صفات الأرض الأساسية أنها ذات صدوع، ويعجب الإنسان هنا إلى هذه الإشارة التي جاءت في سورة الطارق، في قوله سبحانه وتعالى: ﴿ وَالأَرْضِ ذَاتِ الصَّدْعِ ﴾ [الطارق: ١٢]. تندفع من هذه الشبكة الهائلة من الصدوع حمم بركانية بملايين الأطنان، وبدرجات حرارة تتعدى الألف درجة مئوية، فتتحرك قيعان البحار والمحيطات تحت القارات لتكون جيوبا في أعماق قيعان البحار والمحيطات.

وفي هذه الجيوب تترسب كميات هائلة من الصخور الرسوبية، وحينما يتحرك قاع المحيط تحت القارة يمر بدرجات حرارة عالية فينصهر، ولو أنه انصهار جزئى، ثم يدخل فى داخل الطبقة اللدنة شبه المنصهرة هذه، فيزيح كميات منها، فيؤدى إلى زيادة المداخلات النارية، ويؤدى إلى زيادة نشاط البركان، يختلط ذلك كله بالكم الهائل من الصخور الرسوبية ليتكون في هذا الجيب، لتتكون الجبال، وحينما تتكون السلسلة الجبلية فإنها تعمل تماما كالمسمار الذي يخلط مادة القارة بقاع المحيط، وتمر هذه العملية بمراحل مذهلة للغاية، تبدأ بظهور جزر بركانية في قيعان البحار والمحيطات، وتظهر هذه الجزر، وهي قمم لسلاسل جبلية المتكونة فوق قيعان البحار والمحيطات، مثل: جزر هاوای، وجزر الفلبین، وجزر إندونیسیا... كل هذه الجزر عبارة عن قمم لسلاسل جبلية ىركانىة ھائلة.

تصطدم بالقارة لتكون سلاسل جبلية، مثل جبال







الأشكال التالية تبين تشكل الجبال من قعر المحيطات

الإنديز في أمريكا الجنوبية، وقد تصطدم قارة بقارة، ويستهلك قاع المحيط بينهما بالكامل، كما حدث في جبال الألب، وهذه آخر مرحلة لتكوين السلاسل الجبلية، وهي المرحلة التي يتكون فيها أعلى القمم الجبلية، وعندها تتوقف الحركة تماما، تصطدم هذه الجزر ببعضها لتنمو، ثم تظهر للقارات مساحات صالحة للحياة، لأنه لو استمرت هذه الحركة لا يمكن لتربة أن تتجمع ولا



والسنة

#### يتحرك قاع المحيط تحت القارة فيولد حرارة تصهر بعضه

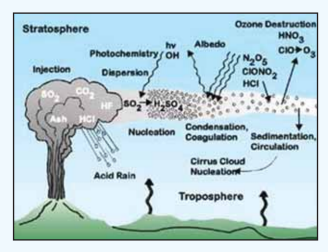
يمكن لنبتة أن تظهر ولا يمكن لطريق أن يرصف ... ولذلك يمن علينا ربنا تبارك وتعالى في آيات كثيرة بإرساء الأرض بالجبال: ﴿ وَالْجَبَالَ أَرْسَاهَا (٣٢)

مَتَاعًا لَكُمْ وَلِأَنْعَامَكُمْ ﴾ [النازعات: ٣٢- ٣٣]. فنقرأ مثلاً في سورة الرعد قول الله تعالى: ﴿ وَهُوَ الُّذي مَدَّ الأَرْضَ وَجَعَلَ فيهَا رَوَاسِيَ وَأَنْهَارًا وَمَنْ كُلِّ الثَّهَمَرات جَعَلَ فيهَا زَوْجَيْنِ اثْنِيْنِ يُغْشِي اللَّيلَ النَّهَارَ ۖ *إِنَّ في ذَلَكَ لآَيات لَقَوْم يَتَفَكُرُونَ ﴾* [الرعد: ٣]، وَقال: ﴿ وَجَعَلَ فَيَهَا رَوَاً سَى وَأَنْهَا رَا ﴾، فربط بين الرواسي والأنهار، لأنه لولا الرواسي ما كانت الأنهار، وَنقرأٍ في سورة الحج قول الله سبحانه النَّاس وَاللَّوَابِّ وَالْأَنْعَام مُخْتَلفُّ أَلْوَانُهُ كَذَلكَ إِنَّمًا وتعالى: ﴿ وَالأَرْضَ مَدَدْنَاهَا وَأَلْقَيْنَا فِيهَا رَوَاسَى يَخْشَى اللَّهَ مَنْ عَبَادِهِ الْعَلَماءُ إِنَّ اللَّهَ عَزِينٌ غَفُورٌ ﴾ وَأُنْبَتْنَا فِيهَا مِنْ كُلِّ شَيْءٍ مَوْزُونِ ﴾ [الحِجر: ١٩]، [فاطر: ٢٧-٢٨]. لمَاذَا هذه الأَلوان ؟ لأَن الغالبية والربط بين الرواسى والإنبات أيضا في سورة النمل، يقول ربنا تبارك وتعالى: ﴿ وَالنَّهِ يَ فَي الْأُرْضِ رَوَاسِيَ أَنْ تَمِيلَه بكُمْ وَأُنْهَارًا وَسُبُلًا لَعَلَّكُمْ تُهْتَدُونَ ﴾ [النحل: ١٥]، وفي سورة الأنبياء يقول ربنا تبارك وتعالى: ﴿ وَجَعَلْنا فِي الأَرْضِ رَواسي أَنْ تُمِيدَ بهُمْ وَجَعَلْنا فِيهَا فَجَاجًا سُبُلًا لَعَلُّهُمْ يَهْتُدُونَ ﴾ [الأنبياء: ٣١]... انظروا إلى قول الله تبارك وتعالى: ﴿ رَواسَى أَنْ تَميدَ بهُم ﴾، والميدان هو الاضطراب، ولرسول الله صلى الله عليه وسلم حديث رائع في مسند احمد بن حنبل، يقول فيه: (عندما خلق الله الأرض جعلت تميد فأرساها بالجبل)، أظن أنه لا يوجد وضوح أكثر من هذا... وانتصاب الجبل على سطح اليابسة إنما هو من أعظم المعجزات، فالجبل بارتفاعه البسيط فوق سطح الأرض يندفع بنحو ١٠ – ١٥ ضعف هذا الارتفاع ليخترق الغلاف الصخرى للأرض، ثم يطفو في هذه الطبقة، طبقة لدنة منصهرة عالية الكثافة عالية اللزوجة، فتحجبه بذلك قوانين الطفو،

وهي التي تؤدي إلى انتصابها فوق سطح الأرض، ولولا هذا ما قام الجبل على الإطلاق، ولذلك فإن ربنا يشير إلى هذا في الآية: ﴿ أَفُلا يَنْظُرُونَ

إِلَى الْإِبِلِ كَيْفَ خُلَقَتْ (١٧) وَإِلَى السَّمَاء كَيْفَ وتذكر الآيِات القرآنية الإرساء، وهي آيات كثيرة، رُفَعت (١٨١) وَإِلَى الْجَبال كَيفَ نُصَبت ﴾ [سورة الغاشية: ١٧-٩١].

ثالثاً – ألوان الجدال: نطالع في سورة فاطر إشارة لطيفة جداً، يقول فيها الحق تبارك وتعالى: ﴿ أَلُهُ تَوَ أَنَّ اللَّهَ أَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءَ مَاءً فَأَخْرَجْنَا به تُمَرَّات مُخْتلفًا أَلُوانُهَا وَمن الْجَبال جُدَدُ بيضً وَحُمْرٌ مُخْتَلفُ ٱلْوَانَهَا وَغَرَابِيبُ سُودٌ (٢٧) وَمنَ العظمى من مادة غلاف الأرض إما مكونة من صخور جرانيتية يغلب عليها اللون الأبيض أو الأحمر بدرجات متفاوتة، أو صخور قيعان البحار والمحيطات وهي صخور داكنة سوداء يغلب عليها الحديد والماغنسيوم، وهذه حقائق لم يدركها الناس



أصل الماء هو من جوفها الشكل التالي يبين بركان يخرج منه بخار الماء يتساقط على شكل أمطار

#### المحيطات أعمق ما تكون قريبا من القارات

إلا في سنوات متأخرة للغاية، ويغطى ذلك بساط رقيق من الصخور الرسوبية ومن التربة، لكن الغالبية العظمى من الأرض بين هذه الألوان

الثلاثة، ومن الجبال جدد بيض وحمر مختلفة ألوانها: هذه مادة القارات، وغرابيب سود هذه مادة قيعان البحار والمحيطات، والصخور التي تنطلق من فوهات البراكين، هذه أعظم تقسيمات للصخور.

رابعاً -حركة الجبال: الآية الأخيرة في هذه المجموعة هي آية حركة الجبال، ونقرأها في سورة أوتى من أسباب الفتح أن يتجاوز هذا الفهم، ولذلك النمل: ﴿ وَتَرَى الْجَبَالَ تَحْسُبُهَا جَامَدَةً وَهِيَ تُمُّرُ مَرَّ السَّحَابِ صُنْعَ اللَّهُ الَّذِي أَتْقَنَ كُلَّ شَيْء ايِّنُّهُ خَبيرٌ عَا تَهْعَلُونَ ﴾ [النمل: ٨٨]، وهذه كناية لطيفة إلى ولكن يبقى لنا دور مهم في الإشارة إلى هذه دوران الأرض حول محورها أمام الشمس، إن كل الإشارات القرآنية إلى حركة الأرض عبارة عن إشارات تأتى في صياغة لطيفة لا تذهل ولا ترهب الناس في وقت تنزل القرآن الكريم، يفهم منها أهل العصور المتتالية منذ زمن التنزيل بقدر استطاعته، وتبقى الحقيقة القرآنية صحيحة، فكل إشارة إلى كروية الأرض، وإلى دوران الأرض، وإلى حركات الأرض المختلفة، إشارة لطيفة لا يفزع أهل البادية في وقت نزول القرآن الكريم منها.

خلاصة: هذه المجموعات الأربع من الآيات هي

المجموعات التي تتعلق بالطبيعة العلمية البحتة للجبال، وهناك، كما أشرت، قضايا كثيرة أخرى عَرَضْتُ لها، أما بقية الآيات فلا يتسع المقام لتناولها، لأنها تخرج

عن عنوان البحث وهو « المدلول العلمي للجبال «، وأردت بذلك أن أؤكد على أن الإعجاز العلمي للقرآن حقيقة ثابتة لأن القرآن كلام الله الذي أبدع هذا الكون بعلمه وحكمته وقدرته، وحينما يشير الخالق إلى خلقه لا بد أن تكون هذه الإشارات هي الحق المطلق الذي لا يمكن للعلم البشري مهما لو وعى المسلمون هذه الحقيقة لسبقوا غيرهم من الأمم في اكتشاف الكثير من سنن الكون وحقائقه، القضايا تثبيتاً لإيمان المؤمنين، ودعوة للمشركين والكافرين بأسلوب إثبات الإعجاز العلمى للقرآن الكريم، وهو من أعظم أساليب الدعوة إلى الله في عصرنا هذا. (...)

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين، وصلى الله على سيدنا محمد وآله وسلم.

www.quran-m.com بعنوان: (بين التفسير العلمي والإعجاز العلمي المدلول العلمي للجبال في القرآن كمثال).

مصدر الصور: موقع الموسوعة الحرة .http://wikipedia

#### عزيزيالقارئ،

ضع هذه المجلة في المكتب أوفي البيت واترك المجال لمن تحب لكي يطِّلع عليها. ولا تهملها أو تخزنها باكرًا، فقد يكون لك فيها أجر تذكير الناس بالله عزّ وجلّ. قال تعالى ﴿ كلا انها تذكرة فمن شاء ذكره ﴿.

<sup>\*</sup> للراغبين بمتابعة البحث بكامله مراجعة الموقع:



### الرحمن علم القرآن

### ٢٨-إعجاز حفظ القرآن الكريم

أباسم وحيد الدين على إذا سمع فتى أو كهلاً من عامة الناس يرد إماماً أو يصحح

له إذا أخطأ في قراءته أو نسى أو تلعثم في الصلاة، وكأنها رسالة إلهية إلى كل ذي لب أن للقرآن جنودا منتشرين في أصقاع العالم يحفظونه في صدورهم ويراجعوه لبقية الناس ويحرصون على رسمه ولفظه وتوقيره وتدقيقه.

٤- محفوظ في القرى النائية ولا يزال يدرس ولو بالطرق الىدائية:

وحتى في القرى النائية المعدمة الفقيرة ، تجد للقرآن من يعلمه ومن يتعلمه ولو بالوسائل البدائية، فلا يزال الطريقة المثلى لمحو الأمية، ولو كتب بالطبشور على الألواح الخشبية العتيقة، لعدم توفر الأقلام والأوراق.

٥- صامد ومحفوظ ومخبأ رغم كل محاولات الإرهاب

وما أهمل القرآن الكريم في بلد ما أو حورب، كما حصل خلال السنوات الثمانين من عمر الاتحاد السوفياتي المنحل، إلا وجد المسلمون في تلك البلاد طرقا لإخفاء نسخ المصاحف عن الأعين ثم يقرأوها ويقرئوها سراً، ونجد في الوقت نفسه، أن للقرآن من يعنى به ويحفظه ويحافظ عليه في أمكنة أخرى من العالم الإسلامي. ومن يهتم بتراث الشعوب يجد في العالم كله نسخا قديمة وقيمة من القرآن الكريم بخط اليد تتناقلها الأجيال بفخر واعتزاز.

٦- أعداد الحفظة في تزايد:

لكن المفاجأة المذهلة هي في أعداد حفظة القرآن وعدد مدارس تحفيظه في العالم، فقد قامت بعثة عربية إلى إندونيسيا في مطلع العام الحالي (٢٠١٠)، فأحصت أكثر من ثمانية ألاف مدرسة لتحفيظ القرآن الكريم. مما يدفع إلى تقدير عدد حفاظه في أندونيسيا وماليزيا بحوالي مليون حافظ تقريبا. هذا دون أن نحصى عدد الناطقين من ميزات القرآن الكريم المثيرة لإعجاب علماء الاجتماع والباحثين من غير المسلمين والتي لا يضاهيه فيها كتاب أخر في العالم هي ميزات حفظ القرآن الكريم. ولحفظه وجوه إعجازية متعددة، منها ما يلى الخلق ومنها ما يلى الحق تبارك وتعالى، وأهمها:

١-شدة حرص النبي صلى الله عليه وسلم والصحابة الكرام على كلام الله تعالى:

لو تتبعنا الطريقة التي حفّظ فيها رسول الله صلى الله عليه وسلم القرآن للصحابة الكرام فحفظوه في صدورهم، وكيف أملاه على عدد من الصحابة الملمين بالكتابة، وكيف منع الجميع من تدوين الأحاديث الشريفة كي لا تختلط بأيات القرآن الكريم، وكم كان حرص الصحابة من بعده على كلام الله، وعدم جرأتهم حتى على جمعه بداية في مصحف واحد خشية الخطأ أو البدعة، لعرفنا أن هذا الكتاب الكريم وصل إلينا بسند متصل، لا شك فيه، وعبر إجماع رجال ثقاة، ما تركوا بينهم مكاناً لكذاب أو مبتدع. ٢- جعل الله تعالى للقرآن الكريم في صدور المؤمنين

مساحة لا يملؤها إلا كلامه تعالى، فيندر أن نجد مسلماً لا يحفظ شبيئا من القرآن، وكثر هم الذين يحفظون القرآن كله بتمام قواعده وأحكام تجويده وإحكامها. وأكثر منهم من يحفظ الجزء والجزءين والأجزاء الثلاثة منه، وأكثر وأكثر من يحفظ جزء عم ويحفظ معه مختارات من أشهر المقاطع يتلونها في الصلوات الجهرية ويستشهدون بها في محادثاتهم ومنتدياتهم.

٣- محفوظ في كل بلاد المسلمين وحتى بين العوام: من تعود السفر والتجوال في العالمين العربي والإسلامي يعرف تمام المعرفة أنه ما زار بلدة أو قرية إلا وجد من يحفظ كتاب الله عن ظهر قلب، ولا يتفاجأن أحد

### في القرآن 🔊 والسنة

باللغة العربية الحافظين لكتاب الله عز وجل من أسيا إلى إفريقيا. وترى المسلمين في كل مكان يسابقون دولهم والمؤسسات المعنية، فيشجعون على حفظ القرآن وتحفيظه لأولادهم من يوم أن قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «مَنْ قَرَأَ الْقُرْآنَ وَعَمِلَ بِمَا فِيهِ أُلْبِسَ وَالِدَاهُ تَاجِأً يَوْمَ الْقِيَامَة ضَوْقُهُ أَحْسَنِ مَنْ ضُوَّءِ الشَّمْسَ في بَيُوتِ الدَّنْيَا لُوْ كَانَتُ فيكُمْ فَما ظُنَّكُمْ بِالَّذِي عَملَ بِهِذَا ﴾.

وكيف لا يتوق فتيان المسلمين إلى حفظ القرآن بعد سماعهم قول الرسول الكريم عَيْنَةُ:

«إن عدد درج الجنة عدد أي القرآن فمن دخل الجنة ممن قرأ القرآن لم يكن فوقه أحد) وفي رواية يقال له اقرأ وارق فإن منزلتك عند آخر آية تقرأها».

٧- إحراق نسخ من القرآن في مكان لا يغير في الاستمرار بطباعة القرآن ولا في انتشاره:

ليفهم الداعون إلى إحراق عدد من نسخ المصحف الشريف ومن وراؤهم أنه عمل حاقد وأبله، وأن الكتاب الكريم محفوظ في صدور لا يحصى عددها، عدا عما يطبع منه ويوزع بعشرات الملأيين في أنحاء العالم وحيث تدعو الحاجة. وأن البدائل عمن أهمل القرآن حاضرة عند الله، مصداقاً لقوله تعالى في سورة المائدة:

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمُنُواْ مَن يَرْتَدُّ مِنكُمْ عَن دِينِهِ فَسَوْفَ َ *يَأْتِي اللَّهُ بِقُوْمُ يُحَّبُهُمْ وَيُحِّبُونَهُ . . . ﴾* إلى آخر الآية.

ولا بد من أن نذكر بالخير كل من يقوم على طباعة القرآن الكريم وترجمة معانيه إلى مختلف لغات العالم، ويعمل على توزيع المصاحف مجانا وفي العالم قاطبة، فما يتلف وما يحرق لا يبلغ إلا نسبة ضئيلة جداً مما يطبع ويوزع.

٨- تعهد المولى تعالى بحفظه من التحريف أو الضياع:

وأما الإعجاز في حفظ القرآن مما يلى الحق تبارك وتعالى فله وجوهه الخاصة، فالقرآن محفوظ من الزيادة والنقصان على مر الدهور والأزمان. ﴿ والله تعالى يقول ا في سورة الحجر: إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا اللَّهُ كُرَ وَإِنَّا لَلُهُ لَحَافَظُونَ

٩- تيسير حفظ القرآن لمن يرغب ويصدق في رغبته: لإعجاز حفظ القرآن الكريم وجه آخر مدهش، وهو تيسير الله تعالى حفظ القرآن للمؤمنين، وهذه منة عظيمة

منّها عزّ وجل على عباده الصادقين، ولا يفهمها كثير من الناس، فكيف يعجز الانسان عن حفظ بعض الوريقات المدرسية، وإذا به يفلح في حفظ ما ينيف على ستة آلاف

إنه فضل الله تعالى وحده إذ جعل القرآن ينساب برقة ودقة في الأسماع ليدخل بسرعة إلى الذاكرة، فتردده القلوب والعقول، وتنشرح منه الصدور حتى يصبح ترياقاً وبثنفاءً.

وحبذا لو يتسع المجال لذكر وجوه دقيقة في إعجاز حفظ القرآن فمنها توقف القارىء تلقائيا عند تلفظه بالقرآن خطأً وكأن جهاز إنذار داخلي يقرع لينبهه بأن ثمة خطأ قد حصل وأن عليه الإعادة والتصحيح، فمن زرع هذا الجهاز؟ ومتى وضعه وهل يمكن أن ينزعه؟ إنه إعجاز في إعجاز في إعجاز. لا يمكن أن تجد لذلك تفسيرا إلا من كلامه تعالى في سورة القيامة: لا تحرِّكُ به لسَانَكُ لَتُعجَلُ به [١٦] إِنَّ عَلْيَنا جَمْعَهُ وَقُرْآنُهُ [١٧] فَإِذَا قَرَأَنَاهُ فَاتَّبْعِ قُرْآنُهُ [١٨] أُنَّم إِنَّ عَلْيَنا بَيانُهُ ﴿ ١٩ ﴾ .

· ١- معلومات القرآن ثابتة لم تتغير على مر العهود ورغم كل الاكتشافات:

ولحفظ القرآن إعجاز آخر من فضل الله تعالى وعظيم علمه وقدرته، وهو احتفاظ القرآن بمعلومات فيه ثابتة على مر الدهور. فالقرآن الكريم لم يجار المعلومات الخرافية التي كانت سائدة في عصر النبوة الأولى، ولم يحاب المعلومات التي كانت معتمدة في ذلك العصر، ولو فعل المعلومات لصارت هذه المعلومات بعد بضعة قرون مدعاة للسخرية وعرضة للنقد اللاذع.

يقول الباحث الدكتور محمود أحمد الزين:

(أي كتاب من عند غير الله تعالى تتزايد أخطاؤه بمرور الزمن وتوالى الأيام وظهور الاكتشافات والعلوم الحديثة. فلو سألنا العلماء في أي اختصاص كان عن نسبة الأخطاء في كتاب ألفه صاحبه قبل مئة سنة، لكانت إجابتهم أن

قرآن

وجود الخطأ يصبح أمرًا محتمًا لا ريب فيه ، إذن ماذا يقولون لو طرحنا السؤال عليهم بعد ألف سنة ؟ وقد طرحت هذا السؤال ذات مرة على طبيب فقال :إن تطور المعلومات الطبية في ألف عام لا بد أن يكشف أن أكثر هذا الكتاب صار أخطاء).

وقد حافظ الله تعالى على ديمومة القرآن بأن حواه معلومات علمية دقيقة وثابتة، تماشت ولا تزال مع الأبحاث والمكتشفات الحديثة، بل وأثبتت تفوقها وتقدمها عليها.

١١-لا يوجد في العالم كتاب متعدد المواضيع إلا ارتفعت فيه احتمالات الخطأ:

ومن المعلوم أن تعدد الموضوعات في كتاب واحد يرفع نسبة الأخطاء، لأن أحدا من الخلق لا يستطيع أن يلم بمواضيع متعددة ومختلفة المناهل، ولن تجد كتابا متعدد المواضيع كالقرآن الكريم، فمن حفظ هذه المعلومات من الخطأ؟

واحتمال الخطأ يرتفع عندما ينفرد كاتب ما بإعداد كتابه ولا تقل الأخطاء إلا إذا اشترك في التأليف عدد من المتخصصين، فكيف بالله عليكم لا نجد خطأ في كتاب ذي أهمية كالقرآن الكريم تعددت مواضيعه في عصر لا يتوفر فيه علم ولا علماء ولا أبحاث ولا من يبحثون؟ لكن المولى تعالى يتحدى فيقول: ﴿ ذلك الكتاب لا ريب فيه ﴾.

يقول الدكتور الزين في ذلك: (هل يمكن أن يعجز البشر عن كشف خطأ واحد في كتاب تعددت علومه ، جاء به إنسان واحد أمى ، من بلد أمى ، ومن أمة أمية ، وقد مضى على الكتاب ألف وأربعمائة عام؟ هل يمكن أن يعجز البشر هذا العجز لو كان الكتاب من تأليف هذا الإنسان؟).

لقد حفظ الله تعالى القرآن الكريم من الضياع والتحريف وحفظ معلوماته من الخطأ والزلل ولا داعى لمقارنته مع بقية الكتب القديمة وما دخل عليها من شطط وتحريف، فالأمر

١٢ – أكثر كتاب كتب عنه وبحث فيه وقريء وحفظ: يقول الشيخ الدكتور رجب ديب: (لا يوجد في العالم أجمع كتاب درس كما درس القرآن وحُفظ كما حفظ القرآن وانتقد كما انتقد القرآن واجتمعت على نقده شياطين الإنس

والجن دون جدوى كما حصل مع القرآن، والقرآن اليوم بات محفوظا أكثر من ذي قبل فقد تنوعت العلوم المنبثقة عنه ، ولم يكتب عن أي كتاب آخر كما كتب عنه). بما يجعله مصانا معنويا لشدة المدافعين عنه ولصرامة المحققين ولقوة حجج الواعظين، وكأن علوم القرآن ودروس القرآن، وتفاسير القرآن خطوط دفاعية تحيط بالكلام المقدس من كل جانب. فإذا بالكلام المقدس يشرّف الكتب والكاتبين،

١٢ - فشل كل محاولات تحريف القرآن وقوة التصدي لها:

إعجاز آخر فيما يتعلق بحفظ القرآن الكريم، كلما غاب لاح، وهو فشل محاولات تحريف القرآن أو حذف بعض آيات منه، أو دمج بعض أياته بمقاطع من كتب أخرى سماوية وأرضية سياسية وأدبية، وكلها تبوء بالفشل الذريع، فتجد أن المسلمين في العالم لا يستهويهم كتاب ككتاب الله تعالى، ولا يكرمون كتاباً كهذا الكتاب ولا يدافعون عن كتاب كذلك الكتاب الذي لا ريب فيه هدى للمتقين. فالحمد لله الذي منّ على أولى الألباب بهذا الشرف، والذي جعل لذتهم في ذكره وقراءة أياته وتدبر معانيها والعمل بها.

١٣- إعجاز تحول عدد من نقاده إلى الإسلام:

وهو أننا نفاجأ بأن من يكلف من أخصام الإسلام بدراسة القرآن ونقده والبحث عن عيوبه ونقاط الضعف فيه، لا بد أن يصل إلى مفترق طرق وعليه أن يختار، فإما أن يستسلم للحق ويشهر إسلامه، كما فعل عدد كبير من المستشرقين والمفكرين في الغرب، ومنهم روجيه جارودي المنظر السابق للحزب الشيوعي الفرنسي، وإما أن يخرج بدراسة واهية لا بلقى أحد لها بالا، وإما أن ينكفى، ويقلع عن الفكرة ويعود أدراجه إذا كان ممن يحترم موقعه الفكرى أو الاجتماعي.

هذه بعض وجوه حفظ القرآن الكريم ولنعلم أن الله تعالى حفظ من حفظ القرآن، وشرّف من دافع عنه، ورفع من وقره ونصره، وأذل من تقاعس عن نصرته أو عاداه فخذله. والحمد لله رب العالمين.



#### د. حسين رضوان اللبيدي(١)

#### ... تمهید:

العقل هو أداة التكليف وهو ميزة بشرية عالية، وهو لطيفة ربانية ميزت جنس الإنسان عن بقية المخلوقات، وهو موجود غير محسوس، وهو مدرك بآثاره الواضحة، والتي منها الفرق بين من له عقل ومن لا عقل له، وحتى هذا الفرق لا يدرك إلا به، وهو اللطيفة التي بها يفهم الحس ويتوصل به إلى نتائج ذات معنى من مقدمات متعددة، وهو المقياس المخترع المبدع وهو هبة من الله للإنسان تكليفاً وفي غيابه يسقط التكليف وبه يتمايز المكلفون. ولكي تتواصل العقول كان لا بد من لغة فيها بيان من خلالها تتلاقح الأفكار لتولد المعانى، والمعانى الجديدة ومن خلاله تتواصل المعانى الداخلية من فرد إلى فرد، ومن أمة إلى أمة وبقدر العقول تكون درجة ذلك البيان، وهذه اللغة وذلك البيان علم والعلم يحتاج إلى معلم فمن علم الإنسان؟ الإجابة أبواه وأساتذته ويتسلسل القضية حتى آدم يسئل العقل من علم آدم؟ وتسمع الإجابة من رب أدم: (وعلم آدم الأسماء كلها..)[الآية ٣١ سورة البقرة].

ومن هنا بدأت قضية اللغة: أتوفيقية هي أم المطلاحية؟ بمعنى هل هي إلهام من الله أم من تواضع البشر؟ ولهذه القضية تاريخ طويل فهيا بنا في رحلة مع القضية عبر الزمان.

#### نشأة اللغة:

هناك أربع نظريات في نشأة اللغة هي:

١- النظرية الأولى: إلهام إلهي هبط على الإنسان فعلمه النطق وأسماء الأشياء وذهب إلى هذا الرأى:

أ ـ في العصور القديمة: الفيلسوف اليوناني هيراكليت،

ب. في العصور الوسطى: ابن فارس،

ج ـ في العصور الحديثة: الأب لامي والفيلسوف دوبونالد<sup>(۲)</sup>.

أقول: إن لغة العرب توفيق ودليل ذلك قوله تعالى: (وعلم أدم الأسماء كلها) فكان ابن عباس يقول: علمه الأسماء كلها وهي هذه التي يتعارفها الناس من دابة وأرض وسهل وجبل وحمار وأشياء ذلك من الأمم وغيرها. وعن مجاهد قال: علمه اسم كل شيء، وقال غيرهما: إنما علمه أسماء الملائكة، وقال أخرون: علمه أسماء ذريته أجمعين. فإن قال: أفتقولون في علمه أسماء ذريته أجمعين. فإن قال: أفتقولون في قولنا سيف وحسام إلى غير ذلك من أوصافه أنه توفيق حتى لا يكون شيء منه مصطلحاً عليه؟ قيل له: كذلك نقول، والدليل على صحة ما نذهب إليه إجماع العلماء على الاحتجاج بلغة القوم فيما يختلفون فيه أو يتفقون عليه، ثم احتجاجهم بأشعارهم، ولو كانت اللغة، واضعة واصطلاحاً لم يكن أولئك في الاحتجاج بهم بأولى منا في الاحتجاج لو اصطلحنا على لغة اليوم ولا فرق.

ولعل ظاناً يظن أن اللغة التي دللنا على أنها توقيف إنما جاءت جملة واحدة وفي زمان واحد. وليس الأمر كذلك بل وفق الله جل وعز آدم عليه السلام على ما شاء أن يعلمه إياه مما احتاج إلى علمه في زمانه وانتشرت من ذلك إلى ما شاء الله، ثم علم بعد آدم عليه السلام من عرب الأنبياء صلوات الله عليهم نبيا نبيا ما شاء أن يعلمه، حتى انتهى الأمر إلى نبينا محمد صلى الله عليه وسلم فآتاه الله عز وجل من ذلك ما لم يؤت أحداً قبله، تماماً على ما أحسنه من



والسنة

#### ماهى الأسماء التي علمها سبحانه لآدم؟

اللغة المتقدمة، ثم قر الأمر فلا نعلم لغة من بعده حدثت. فإن أخطأ أحد في اللغة وجد من نقاد العلم من ينقيه

ونقطة أخرى أنه لم يبلغنا أن قوما من العرب فى زمان يقارب زماننا أجمعوا على تسمية شيء من الأشياء مصطلحين عليه، فكنا نستدل بذلك على اصطلاح كان قبلهم. وقد كان من الصحابة رضي الله عنهم . وهم البلغاء والفصحاء . من النظر في العلوم الشريفة ما لا خفاء به وما علمناهم اصطلحوا على اختراع لغة أو إحداث لفظة لم تتقدمهم.

ومعلوم أن حوادث العالم لا تنقضى إلا بانقضائه ولا تزول إلا بزواله وفي ذلك دليل على صحة ما ذهبنا إليه من هذا الباب. ورد ابن جنى على النظرية بتأويل الآية (وعلم أدم الأسماء ...) بأنها قد تحتمل أن الله تعالى أقدر الإنسان على وضع الألفاظ.

وفي العهد القديم، سفر التكوين: (الله خلق من الطين حيوانات الحقول وجميع طيور السماء ثم عرضها على أدم ليرى كيف يسميها وليحمل كل منها الاسم الذي يضعه لها الإنسان، فوضع أدم أسماء لجميع الحيوانات المستأنسة ولطيور السماء ودواب الحقول ..). ويقول الأستاذ الدكتور على عبد الواحد: أن ككل هؤلاء يقررون بأن اللغة التوفيقية إلهامية ولكن أصحاب هذه النظرية لا يكادون يقدمون بين يدى مذهبهم دليلاً يعتد به. وأما أدلتهم النقلية فبعضها يحتمل التأويل وبعضها يكاد يكون دليلأ عليهم لا لهم.

٢- النظرية الثانية:

تكلموا عنها ابن جني (١٥) يقول: (هذا موضع محتاج إلى فضل تأمل، غير أية أسماء استنبطها آدم أن أكثر أهل النظر على أن أصل اللغة إنما هو تراض واصطلاح لا وحي

(وتوقيف) ويشرح ذلك بقوله: وذلك أنهم ذهبوا إلى أن أصل اللغة لابد فيه من المواضعة قالوا: وذلك كأن يجتمع حكيمان أو ثلاثة فصاعداً فيحتاجون

إلى الإبانة عن الأشبياء المعلومات، فيضعون لكل واحد منها سمة ولفظا ثم يقول: (أن كل اللغات تجري على هذا المنوال ثم يتولد منها لغات كثيرة، ولكن لا بد لأولها أن يكون متواضعا عليه بالمشاهدة والإيماء). (...)

ويعلق الأستاذ الدكتور على عبد الواحد وافي فى كتابه(٤) بقوله: وليس لهذه النظرية أي سند عقلى أو نقلى أو تاريخي، بل إن ما تقره ليتعارض مع النواميس العامة التي تسير عليها النظم الاجتماعية، فعهدنا بهذه النظم أنها لا ترتجل ارتجالا ولا تخلق خلقا، بل تتكون بالتدرج من تلقاء نفسها.

هذا ولأن التواضع على التسمية يتوقف في كثير من مظاهره على لغة صوتية يتفاهم بها المتواضعون فما يجعله أصحاب هذه النظرية منشأ للغة يتوقف هو نفسه على وجودها من قبل.

٣- النظرية الثالثة:

وبنوه بعد ذلك؟

تقرر أن الفضل في نشأة اللغة يرجع إلى غريزة خاصة زود بها في الأصل جميع أفراد النوع الإنساني، وإن هذه الغريزة كانت تحمل كل فرد على التعبير عن كل مدرك حسى أو معقول بكلمة خاصة به كما أن غريزة التعبير الطبيعي عن الانفعالات تحمل الإنسان على القيام بحركات وأصوات خاصة (الضحك، البكاء تغيرات الأسارير المختلفة ..) وأن هذه التغيرات الغريزية عامل مشترك من البداية لجنس تقول بأن اللغة اصطلاحية حدثت بالتواضع الإنسان . وأنه بعد نشأة اللغة الإنسانية الأولى لم والاتفاق وارتجال ألفاظها ارتجالاً ومن أهم من يستخدم الإنسان هذه الغريزة فأخذت تنقرض شيئاً

فشيئا حتى تلاشت.

ولقد وجد العالم الألماني مكس مولر أن اللغات الهندية الأوربية وهي إحدى اللغات الثلاث التي ترجع

إليها اللغات الإنسانية لها مفردات لا | تتجاوز خمس مئة أصل مشترك وأن هذه الأصول تمثل اللغة الأولى التي

انشقت منها هذه الفصيلة، وتبين له

من تحليل هذه الأصول أنها تدل على معانى كلية، وأنه لا تشابه مطلقاً بين أصواتها وما تدل عليه من فعل أو حالة ففي دلالتها على معانى كلية برهان قاطع وتعدد حاجات الإنسان. على أن اللغة الإنسانية الأولى لم تكن نتيجة تواضع واتفاق... لماذا؟

> الإجابة: - لأن التواضع يتوقف على وسبيلة يتفاهم بها المتواضعون، وهذه الوسيلة لا يعقل أن تكون اللغة الصوتية، لأن المفروض أن المتواضع عليه هو أول ما نطق به الإنسان من هذه اللغة ولا يعقل أن تكون لغة الإشارة لأننا بصدد ألفاظ تدل على معانى كلية أي على أمور معنوية يتعذر استخدام الإشارة الحسية فيها.

> - لأن التواضع فيه تحديد للمعانى وفى عدم وجود تشابه بين أصواتها وما تدل عليه برهان قاطع على أن اللغة الإنسانية لم تنشأ من محاكاة الإنسان لأصوات الطبيعة (أصوات التغيير الطبيعي عن الانفعالات وأصوات الحيوانات والأشياء ... لماذا ؟

> والجواب: لأن الأصوات الطبيعية محدودة ولو كانت هي التي تشمل أصول اللغة الأولى لوجدنا تشابها ظاهرا بين أصواتها.

> > ويبنى نقد النظرية على ما يأتى:

إن هذه النظرية تعتمد من البداية على أساس واه لأنها جعلت بداية اللغة أصولاً مشتركة تدل على معانى كلية، ومن الواضح أن إدراك المعانى الكلية يتوقف على درجة عقلية راقية لا يتحور وجود مثلها من البداية البسيطة بل إن هناك عملية استقراء لقبائل بداية بينت أن اللغة البدائية لهم بعيدة كل البعد عن الكليات وقريبة من المعاني

المحدودة(٥).

٤- النظرية الرابعة:

#### الأسماء تجمع العقل والعاطفة

تقرر أن اللغة الإنسانية نشأت من الأصوات الطبيعية (أصوات مظاهر الطبيعة وأصوات الحيوانات وأصوات الأفعال، كصوت الضرب

والقطع وغير ذلك، وسارت في سبيل الرقى شيئا فشيئا تبعا لارتفاع العقلية الإنسانية وتقدم الحضارة

وبحسب هذه النظرية، يكون الإنسان قد افتتح هذه السبل بمحاكاة أصوات الطبيعة والمؤثرات الناتجة من الأفعال كصوت الريح وخرير الماء وحفيف الشجر وصوت سقوط الصخور وكان يقصد من هذه المحاكاة التعبير عن الشيء الذي ينتج عنه الصوت المحاكى أوعما يلازمه أويصاحبه من حالات وشؤون، واستخدام في هذه المحاكاة ما زود به من قدرة على لفظ الأصوات المركبة ذات المقاطع.

وكانت لغته في بادئ الأمر محدودة الألفاظ الطبيعية التي أخذت عنه قاصرة عن الدلالة على المقصود، ثم اتسعت وتطورت .... وبعد أن استعرض الأستاذ الدكتور على عبد الواحد بشكل وافى هذه النظرية في كتابه (٦) استطرد قائلاً: وهذه النظرية هي أدنى نظريات هذا البحث إلى الصحة وأقربها إلى المعقول، وأكثرها اتفاقاً مع طبيعة الأمور وسنن النشوء والارتقاء الخاضعة لها الكائنات وظواهر الطبيعة والنظم الاجتماعية. ثم يقول: ولم يقم أي دليل يقيني على صحتها، ولكن لم يقم أي دليل يقيني على خطئها، وكل ما يذكر لتأييدها لا يقطع بصحتها.

ومن أهم أدلتها أن المراحل التي تقررها بصدد اللغة الإنسانية تتفق في كثير من وجودها مع مراحل الارتقاء اللغوى عند الطفل . فقد ثبت أن الطفل في المرحلة السابقة لمرحلة الكلام، يلجأ في تعبيره الإرادي إلى محاكاة الأصوات الطبيعية فيحاكى

الصوت قاصداً التعبير عن مصدره أنبأ آدم الأسماء بنطقه أوما يتصل به ومن المقرر أن المراحل التي يجتازها الطفل في مظهر ما



إدراك فطرية

الإنساني في هذا المظهر.

ومن أدلتها كذلك أن ما تقرره بصدد خصائص اللغة الإنسانية في مراحلها الأولى يتفق مع ما نعرفه عن خصائص اللغات في الأمم البدائية، ففي هذه اللغات تكثر المفردات التي تشبه أصواتها ما تدل عليه. ولنقص هذه اللغات وسنذاجتها وإبهامها وعدم كفايتها للتعبير، لا يجد المتكلمون مناصا من الاستعانة ما يفتقر إليه من عناصر وما يعوزه من دلالة. ومن المقرر أن هذه الأمم لبعدها عن تيارات الحضارة وعزلتها، تمثل إلى حد كبير النظم الإنسانية في عهودها الأولى.

بعد هذه الجولة مع نظريات نشأة اللغة نلاحظ أن النظرية الثانية والثالثة قد اعتمدتاعلى حجج واهية أو ملفقة أصبحت بمثابة معاول هدم لهما، بمعنى أنه لو لم يتم هذا التزاوج بين المؤثرات الحسية

> وبقيت النظرية الأولى وهى التوفيقية التطورية (من بداية محاكاة أصوات الطبيعة إلى اللغة الإنسانية الراقية)

بقيتا بغير مرجع يقيني في رأى علماء اللغة.

فهل اللغة إلهامية (توفيقية) أم تطورية طبيعية؟ هذا السؤال عجز علماء اللغة حتى الآن عن الإجابة عليه فهل هناك بصيص للوصول إلى إجابة عليه قاطعة لهذا السؤال المعلق؟.

أقول، وبالله التوفيق: نعم ... كيف؟ هناك ظواهر علمية تجلت للعلماء حديثاً يمكنها أن تجيب يقيناً على هذا السؤال الهام وهي كالآتي: لاحظ العالم «دافید هیوبل» والعالم «وسل» وهم من علماء جامعة العين يصابون بعمى دائم وإن لم تعالج العتامة مبكراً فيما يأتى: وقبل مرور زمن محدد بعده تصبح العين عمياء حتى لوتم إزالة العتامة<sup>(٧)</sup>.

وفتحت هذه الملاحظات الهامة الباب على

من مظاهر حياته تمثل المراحل التي اجتازها النوع مصارعه لأبحاث نمو (المر العصبي البصري) من العين وحتى القشرة البصرية بمناطقها المختلفة، واستخدام العلماء القطط والقرود في كشف أسرار لم تكن معروفة وذلك بخياطة عيون القطط وغيرها في فترات مبكرة ومتأخرة وملاحظة هندسة المر البصرى حتى داخل القشرة الابصارية، وكانت خلاصة هذه الأبحاث الهامة، أن الممرات الحسية كممر السمع والبصر ومراكزها داخل المخ (مراكز بالإشارة اليدوية والجسمية في أثناء حديثهم لتكملة السمع والبصر) يتم بناؤه على العموم وفقاً لخطة جينية مسبقة لكن الارتباطات الداخلية اللازمة لأداء وظائفها على أكمل وجه يلزمه التقاء المؤثرات الحسية الخارجية، كالأصوات والصور مثلاً، بالمستقبلات الحسية كالعين والأذن حتى يتم استكمال النظام الهندسي داخل مركز الحس في المخ واللازمة لعمل تلك المراكز ولا بد أن يتم هذا الالتقاء في فترة محددة

الخارجية (الكونية) وبين مراكز الإلهامية والنظرية الرابعة وهي الأطفال مجهزون بآليات الحس في الفترة المحددة المبكرة فإن نمو المراكز سيكون، مشوها أو معوقاً مدى الحياة ويترتب على ذلك

إعاقة أو ضمور أو تشويه تلك المراكز المحورية فلقد لاحظ العلماء أن خياطة أعين القطط مبكرا في الفترة الحرجة ثم فتحها بعد ذلك يؤدى إلى حدوث عمى نهائى لهذه القطط بينما خياطة أعينها ثم فتحها، بعد هذه الفترة الحرجة لا يؤدي إلى عمى دائم ويعود الإبصار إليها كما كان. (الفترة الحرجة في القطط هي الشهور القليلة بعد الولادة). وفي جامعة « كارل ماركس « قام العالم «دينمار بيسولد» والعالم «فولكو بيجل» بتأكيد ذلك. وخلاصة هذه الأبحاث الرائعة « هارفارد « أن الأطفال الذين يولدون لعتامة عدسة يمكن تلخيصها كما جاء في مجلة العلوم الأمريكية (^)

وجد العلماء أن الهريرات (القطط) التي أغلقت إحدى عينها خياطة خلال الأشهر القليلة الأولى من ولادتها تقل لديها، بشكل ملحوظ، نسبة الخلايا



في القرآن هي

العصبية الموجودة في المنطقة ١٧ في القشرة المخية المستجيبة لتنبيه العين المغلقة وبقيت كذلك حتى بعد فتح عينها أما العين التي بقيت مفتوحة فإن المراكز الخاصة بها في المخ نمت نموا طبيعياً، ويلاحظ العلماء أن

العطب بقى ملازماً للقطحتي آخر عمره أي بقيت هذه العين عمياء حتى أخر عمر القط.

ويعتمد التأثير بشكل حاسم على توقيت الحرمان ولقد وجد «هوبل ويزل» أن الحرمان الأحادى العين أثناء البلوغ لم يغير من عضوية المنطقة ١٧ فبقيت سليمة هذه الفترة الحرجة. وكل الأبحاث النفسية أكدت أهمية المناغاة للطفل في مراحله المبكرة حتى تستقيم لغته وبيانه. بل أظهرت حالات الحرمان الحسى والحركي، أو الحركة في الأطفال الذين ربوا في ملاجئ معزولة قاحلة، وجود تخلف حركي ولغوي نصل إلى النتائج التالية: ووجدوا كذلك تأخرًا في النمو العقلى ولقد الحظ عالم النفس «سيلز» أن الحيوان إذا استمر فترة طويلة للسمع والبصر جاهزة للاستخدام ولكن تحتاج إلى (بعد الفترة الحرجة) فإن التخلف سيكون غير قابل للتحسن.

> وأثبتت الدراسة التي قام بها العالم النفسي «واين دينيس» في أحد الملاجئ اللبنانية أن الحرمان الحركي المبكر للأطفال يؤدي إلى تخلف عقلى غير قابل للإصلاح (نهائي) إذا استمر الحرمان لفترة ما بعد الفترة الحركة التي قدرها بسنتين.

> ولأن اللغة والبيان تتأثر بنمو المخ الطبيعي من ناحية والنمو العقلى السوى من ناحية أخرى

> > وسخروها لأبحاثهم ليكشفوا بعض أسرار البيان البشرى - فماذا وجد العلماء، لقد وجدوا ما يأتى:

أمهاتهم وهم مجهزون باليات إدراك الإدراك وإلا فالإعاقة فطرية، وأنها مهيأة وإلى حد كبير

#### مراكز السمع والبصر تساعدالأطفالعلى التعاطى مع العالم المحسوس

للتكيف مع خصائص لغة البشر التي تعدهم لعالم اللغة التي سيواجهونه مستقبلا.

٢) ـ إن هذه الآليات عامة بمعنى أنها تتعامل مع ذبذبات (ترددات صوتية) تشترك فيها جميع لغات

البشر لتشكل هذه الترددات أرضية مشتركة للغات البشرية المختلفة.

٣) ـ أن استقبال الطفل للغة مبكراً يبدأ بالتقاط تلك الذبذبات (الترددات) البشرية العامة وتنميتها ثم تبدأ بعد ذلك الخصصة من خلال تعامل الطفل للوسط اللغوى الذي يعيش فيه بالتركيز على لغة خاصة وتنمية ذبذبة أو ذبذبات معينة مع كمون أو ضمور الأخرى التي لم تنس<sup>(۱)</sup>.

بعد هذه الجولة مع تلك الحقائق العلمية يمكن أن

أ . أن مخ الطفل حديث الولادة يحتوي على مراكز استكمال وظيفي يتمثل في اتصال خلاياها وفقاً لخطة وهدف محدد بمحكمة.

ب. أنه لكي تنمو المراكز وغيرها نموا سليما يحقق وظائفها على أكمل وجه، فإنه لا بد لهذه المراكز أن تتلقى سيلاً من التنبيهات العصبية الناتجة من تأثير الأصوات والصور الخارجية على مستقبلات السمع والبصر ولا بد أن يكون هذا التلقى مبكرا في فترة حرجة وإذ لم يتم ذلك أو أعيق في تلك الفترة المبكرة فإن تعطيلاً كلياً أو جزئياً سيصيب تلك المراكز وفقاً فإن علماء اللغة انتبهوا إلى هذه الظواهر العلمية لدرجة الإعاقة ويكون هذا الخلل نهائياً ومستديماً.

ج ـ ولأن مركز اللغة في مخ الإنسان هو المنطقة التي يصب فيها مركز السمع ومركز البصر بل إن امتدادات مركز السمع إلى الخلف ومركز البصر إلى الإمام تشكل منطقة فهم البيان وإنتاجه في المخ



يحتاجالنطق

إلى تعليم مبكر

البشرى، ولذلك فإن أى تعطيل أو تعويق لهذه المراكز يعني بالتالي تعطيل أو تعويق في إنتاج اللغة والبيان

د ـ إن جهاز اللغة أو مركز البيان في المخ البشري يحتاج لتنشيطه إلى ترددات (ذبذبات) من جنس الذبذبات الخاصة بالنطق البشرى، ولا بد لهذه الذبذبات البشرية أن تلتقى بمراكزها الحسية في المخ في فترة مبكرة ومحددة بعد الولادة وإلا لحدث تعطل كلى أو جزئى ومستقيم لملكة البيان البشرى بل وقد يمتنع إنتاج اللغة المنطوقة من البداية.

وهذه الظواهر البيولوجية والفسيولوجية المؤكدة عليها تسقط النظرية التطويرية للغة وهي النظرية الرابعة وتراجع النظرية التوفيقية أو الإلهامية للغة وهي النظرية الأولى « لأن النظرية التطويرية تعتمد

على أن الإنسان من البداية كان لا يسمع إلا الأصوات الطبيعية ومعنى ذلك أن مراكز السمع والنطق في مخه ستبنى وفقاً لهذه الذبذبات (الأصوات) وسيكون هذا البناء نهائياً وعلى ذلك

فستكون تلك الأصوات الطبيعية هي منطوق آدم التي سيقوم بتعليمها لأبنائه وبذلك لن تكون هناك فرصة لظهور البيان البشرى المعروف. وبذلك يمكن للنظرية الأولى أن ترتفع إلى حد اليقين العلمي، وإن آدم عليه السلام لا بد وأن يكون قد تلقى تعليما لغويا من جنس ذبذبات اللغة البشرية مبكراً ثم استمر التلقين ىعد ذلك.

وبمعنى آخر، يمكن أن نقول: أن الطفل لا بد لكي يكون ناطقاً أن يتلقى تعليمه مبكراً من أبويه، وأبواه ممن سبقهم وتسلسل إلى أدم فيكون السؤال المنطقى من علم أدم؟ فلا نجد إجابة علمية يقينية إلا: (وعلم آدم الأسماء كلها ). فهيا بنا مع معجزة الوجود مع كتاب الله الخالد الوحيد الباقي المحفوظ ... ليكون وبدلالتها ووجه دلالتها. دستوراً للعالمين لمن شاء منهم أن يستقيم. هيا بنا مع القرآن الكريم لنرى كيف عرض الحق قضية تعليم مستعداً لإدراك أنواع المدركات وألهمه معرفة ذوات

الإنسان من لدن آدم.

(وعلم أدم الأسماء كلها)

جاء في الطبري: ما هي الأسماء التي علمها سبحانه لآدم؟.

هناك آراء في ذلك منها:

- أسماء المخلوقات التي تحيط بالإنسان.
  - أسماء كل شيء.
    - أسماء الملائكة.
      - أسماء ذريته.

وفى روح المعانى للألوسى جاء فى شرح هذه

الآبة:

الأسماء جمع اسم وهو باعتبار الاشتقاق ما يكون علامة للشيء ودليلا برفعه إلى الذهن من الألفاظ الموضوعة بجميع اللغات والصفات والأفعال

واستعمل عرفاً في الموضوع لمعنى مفرداً كان أو مركباً أو خبراً أو رابطة بينهما وكلا المعنيين محتمل، والعلم بالألفاظ المفردة والمركبة تركيباً خبرياً أو إنشائياً يستلزم

العلم بالمعانى التصورية والتصديقية وقال الإمام: والمراد بالأسماء صفات الأشياء ونعوتها وخواصها لأنها علامات دالة على ماهياتها فجاز أن يعبر عنها بالأسماء، وقيل المراد بها أسماء ما كان وما سىپكون.

(كيفية التعليم):

يقول الألوسى: التعليم هو فعل يترتب عليه العلم غالباً بعد حصول ما يتوقف عليه من جهة المتعلم كاستعداده لقبول الفيض وتلقيه من جهة المعلم. وعن كيفيته بالنسبة لآدم في هذا المقال يقول:

- خلق الله فيه عليه السلام بموجب استعداده علماً ضرورياً تفصيلياً بتلك الأسماء وبمدلولاتها

- بأن خلقه الله من أجزاء مختلفة وقوى متباينة

### في القرآن 🔊 والسنة

اللغةاصطلاحية

كسية أم وهيية؟

الأشياء وأسمائها وخواصها وأصول العلم وقوانين الصناعات.

- كان التعليم بواسطة ملك يلقنه ذلك.

- وقال بوجود لغة اصطلاحية كانت لدى آدم قبل تعليمه ومن خلال وحداتها تم تعليمه العلم الكامل. ويقول الفخر الرازى في تفسيره:

قال الأشقر والجبائى والكعبى أن اللغات كلها توفيقية بمعنى أن الله تعالى خلق آدم ضروريا بتلك الألفاظ وتلك المعانى وبأن تلك الألفاظ موضوعة لتلك المعاني.

وبعد هذه الجولة مع تفسير الآية الكريمة: (علم آدم الأسماء كلها) نلاحظ أن معنى الآية واضح في أن الله علم آدم ما لم يكن يعلم وفي سورة العلق تأكيد لذلك إذ يقول الحق تبارك وتعالى: (علم الإنسان ما

> لم يعلم ) وفي سورة الرحمن إشارة أخرى للتعليم إذ يقول الحق عز وجل في محكم تنزيله (خلق الإنسان علمه السان).

ويقول الفخر الرازي مفسراً لمعنى البيان: البيان: المنطق فعلمه ما ينطق به ويفهم غير ما عنده وهو ميزة للإنسان بعد ذلك. ىشىرىة.

> ويحتمل أن يتمسك بهذه الآية على أن اللغات توفيقية حصل العلم بها بتعليم الله. يقول الإمام الشنقيطي في تفسيره (أضواء البيان). علمه البيان علمه الإفصاح عما في الضمير ثم يربط رحمة الله بين هذه الآية والآية في سورة النحل: (خلق الإنسان من نطفة فإذا هو خصيم مبين ). فيقول: فالإنسان بالأمس نطفة واليوم هو في غاية البيان وضده الخصام يجادل في ربه وينكر قدرته على البعث « وأن هذه النطفة مهما نمت وكبرت وأصبحت جسداً فإنها لن تعطى بياناً بل تعطى جسداً أبكم فمن علم الإنسان من البداية البيان فأخرجه من بكمه الحتمى إلى بيانه الراقى(١٠).

إعجاز مبهر إلى المراحل الزمانية لتشكيل ملكة السمع والبصر بعد ولادة الطفل: (والله أخرجكم من بطون أمهاتكم لا تعلمون شيئاً وجعل لكم السمع والأبصار والأفئدة لعلكم تشكرون)، فالطفل يولد وله جهاز عصبى فيه مراكز السمع والبصر وغيرها، ولكن هذه المراكز تحتاج للاستكمال الوظيفي وفقاً لالتقائها بالمحسوسات الخاصة بها والمخلوقة وفقا لها ويتم ذلك بعد ولادة الطفل ومن هذه المراكز وفيها يتكون البيان البشرى وفق مراحل زمنية علمها عند خالقها العليم الحكيم.

وبعد هذه الجولة نصل إلى النتيجة التالية: أن النقل (القرآني) يشير بوضوح إلى حتمية وجود معلم لآدم من البداية والعلم العقلي اليقيني يؤكد حتمية التقاء الأصوات والصور مبكراً بأدوات حس

الطفل بعد الولادة حتى يمكن أن ينشأ طفلاً متكلماً مبيناً ولا بد أن تكون هذه الأصوات من جنس ترددات الأصوات البشرية وإذ لم يحدث ذلك

مبكرا لحدث تعطيل كلى أو جزئي في عملية البيان

وتبقى مشكلة وهي: على أي حال كان تعليم آدم؟ العلم المشاهد يرجع قياساً أن تعليمه كان عن طريق التعليم وهذه فطرة فطر الله عليها جهاز البيان في مخ الإنسان المكلف بأنه يحتاج من البداية لسماع أصوات بشرية حتى تستكمل مراكزه داخل المخ فيكون أهلا للبيان البشري والمنطق الإنساني ولو تعطل ذلك فإن الإنسان سينشأ أبكم أو معوقاً بياناً. وهذه حكمة جعلها الله في عالم الأسباب لتكون حجة للعقل أو حجة عليه حتى بتسلسل العقل مع حلقات الأسباب موقناً أن كل إنسان يحتاج إلى معلم ملقن يسبقه فيسئل العقل: من علم أدم؟ فتكون الإجابة الوحيدة الله علم أدم.

فيكون السؤال التالى كيف علمه؟ فيكون الجواب ثم تأتى الآية (٧٨) من سورة النحل لتشير في منخلال التكليم، ولكن كيف كان التكليم؟ هذه القضية



غيبية من عالم الغيب والشهادة من الله الخالق الذي قال في سورة الشوري آية (٥١). ﴿ وَمَا كَانَ لَبَشُرُ أَنَّ يكلمه الله إلا وحياً أو من وراء حجاب أو يرسل رسولاً فيوحى بإذنه ما يشاء إنه عليم حكيم .

إذن العقل والنقل وملاحظة العلماء تؤكد ضرورية بشر؟ التلقين المبكر للغة بأصوات ذات ترددات شبيهة بلغة البشر حتى ينشأ الإنسان قادراً على البيان، كل ذلك يجعل اللغة في هيكلها أو في جذورها توقيفية، وهي مع ذلك قابلة للامتداد والشكل الحرفي الزمان والمكان وفقا لحرية الإنسان المكلف المخير ولكن تبقى اللغة في جذورها في هيكلها وأساسها توفيقية بتعليم الله سيحانه.

#### خاتمة:

وقد يقول قائل: ما فائدة هذا الجهد الذي أدى إلى تلك النتيجة اليقينية في أصل اللغة؟ أرد أنه بالإضافة إلى ما سيكتسبه البيان البشرى من قيمة

عالية يصبح الخطاب الآلى للإنسان بديهة عقلية ويصبح الوحى حقيقة علمية لازمة من البداية (أدم) لإرساء قواعد لغة عالمية وعلوم أساسية بل ولازمة لمسيرة الإنسان بعد ذلك وفقا لأطوار محددة بدقة نحو هدف سام وهو الوصول إلى الكمال البشرى في مراحل لا تستغني عن البداية الأولى بل تأخذ بعضها بأعناق بعض من لدن آدم.

وبناء على ذلك، فإن العقل لا يستبعد نزول رسالات من السماء مع رسل للمتابعة والتعديل ولكن العقل يسائل هل الرسول حقيقي هل هو صادق في دعواه فيدل صدقه على صدق الرسالة ومن هناك كانت الرسل تؤيد بالمعجزات الحسية وأمور أخرى مصاحبة لها تدفع العقل للتفكر في الرسالة والاقتراب منها ومن ثم تصديقها وتنفيذها حتى انتهى المطاف برسالة خالدة محفوظة تحمل معجزتها فيها رسالة تليق بكمال البشرية العقلي.

إنه القرآن الكريم ، الرسالة الخالدة المحفوظة والعالمية والتي تحمل دليلها فيها وعلى العقل أن يسأل بحرية.

١ ـ هل القرآن وحى من الله للإنسان أم هو كلام

٢ ـ هل هو الرسالة الوحيدة الخالدة المحفوظة أم هناك غيره؟

٣ ـ هل هو محلى أو عالمى؟

وللإجابة عن السوال الأول على العقل أن يدرس النص وفقا لأصول علمية محايدة.

وللإجابة عن السؤال الثاني عليه أن يدرس النص دراسة مقارنة مع غيره.

وللإجابة عن السؤال الثالث عليه أن يدرس النص وفقاً لاحتياجات الإنسان العقلية والنفسية

والمادية على المستوى العالمي لنرى هل يقدم حلولا موافقة ومقومة لهذه الاحتياجات بحيث تحقق التوازن بين روح الإنسان وماديته وبين الإنسان

والمجتمع من حوله.

على أي حال

كان تعليم آدم؟

والدراسات العلمية المحايدة بينت أن النص القرآني لا يمكن أن يكون من تأليف بشر فهو معجز فى معانيه وبيانه وينطبق ذلك حتى على مستوى الحرف فيه وهو يخالف الجانب العقلي والعاطفي في الإنسان في توازن لا يمكن أن يأتي به بشر ولو اجتمعوا عليه بل ولقد أخبر عن الغيب فصدق ومن هذه الغيوب إشارات العلوم فيه والتي اشتملت على علوم من الذرة إلى المجرة علوم لم تكن معروفة عند نزول الوحي بل ولم يكن هناك حتى دليل ولو من بعيد عنها ثم دارت الأيام فإذا أدق وسائل التقنية تصور ما جاء القرآن وتؤكد صدق أخباره عن تلك الأخبار العلمية فمن أين جاء النبي الأمى بكل هذه العلوم؟

والدراسة المقارنة بينه وبين الكتب الأخرى بينت أنه الوحيد الخالى تمام من التناقض والاختلاف والتحريف والتصحيف المنزه للألوهية وللرسل

#### هي القرآن والسنة

المكرمين والمتطابق في جميع نسخه في أي زمان ومكان. والدراسة

العالمية بينت أنه يغطى على جميع جوانب الإنسان العقلية والنفسية

والاجتماعية ويضع الحلول العالمية لمعاناة الإنسان في إطار من العدل بين أفراده وتحقيق التوازن بين الجانب المادي والروحي للإنسانية.

وهنا يقر العقل بأن كتابا بهذه الإمكانيات ورسالة بهذه الصفة لا يمكن أن تكون من فعل بشر، بل إن العقل يصل يقينا أنها من وحى خالق البشر العالم بأحوالهم وأسرارهم وما يصلح لهم.

#### تعقب:

يعد البحث السابق دليلاً علمياً يقينياً على حتمية التكليم للإنسان من البداية، سواء من بدايته الأولى (أدم) أو من بدايته التالية بعد الولادة، حتى ينشأ البيان البشرى الراقى، والبديل الوحيد لذلك هو البكم والتخلف العقلى، وهذا بالتالى يدل أيضاً على حتمية الوحى وأنه بديهة عقلية لأنه يشكل جزءاً لا يتجزأ من كيان الإنسان الراقى وبقيت قضية الشعر الجاهلي كمرجع يقاس عليه في قضية الإعجاز البياني للوحي تحتاج لمزيد من التعليق بأن اللغة كما بين علماؤها تمر بمراحل تبدأ بالطفولة ثم بقوتها ثم تنتهى باختلاطها وضعفها وهو منحنى معروف لعلماء اللغات بل إن ذلك المنحني ينطبق على كل الكائنات الحية.

وفي حالة تحقيق الإعجاز البياني لا بد أن يكون الإسناد إلى قمة ما وصل إليه البيان ولأن القمة لا تكون دائما فترة خاطفة بل تكون فترة ممتدة فهي بالنسبة للعربية شملت فترة من العصر الجاهلي وفترة من العصر الإسلامي ومن هذه الفترة جمع علماء اللغة بدقة وعلم وضبط مبانى ومعانى اللغة ورسموا خطوط البيان وبينوا ذلك بدقة مراعين الأمانة العلمية حتى أصبحت أعمالهم قانونا ومرجعا صالحا لكل زمان ومكان، وعلى هذا الأساس يكون

#### القياس والإسناد. لابد من تكليمه لتعليمه

وعلى كل حال، فالإنسان هو الإنسان في أي مكان وزمان، ويحتكم إلى عامل مشترك العقل والعاطفة، فأى

نص يخاطب العقل والعاطفة في توازن يوافق خلق الإنسان دون أن يخل بكفتى الميزان (العقل والعاطفة) يجب أن يوضع على مستوى القمة بغض عن الزمان والمكان فلو خاطب النص الإنساني بطريقة تحقق توازن يعجز عن الإتيان به فهذا نص معجز بيانيا فماذا لو كان النص معجزا بكل المقاييس البيانية والعلمية والنفسية والاقتصادية وصالح للإنسان في أى زمان ومكان .. هنا يقف العقل ليقرر يقينا أن هذا النص لا يمكن أن يكون من اختراع بشر بل لا بد وأن يكون وحياً من خالق الكون والبشر والعالم بأسرار خلقه .. هذا يقين أهل العرفان فما حجة المبطلين؟

<sup>\*</sup> وللراغبين بمتابعة البحث بكامله مراجعة الموقع: www.quran-m.com

<sup>[</sup>١] - مدير مستشفى الصدر بجرجا ـ سوهاج.

<sup>[</sup>٢] - كتاب الصاحبي.

<sup>[</sup>٣] - كتاب الخصائص، أبي الفتح عثمان بن جني، الجزء

<sup>[</sup>٤] - نشأة اللغة عند الإنسان والطفل.

<sup>[</sup>٥] - انظر المرجع السابق.

<sup>[</sup>٦] - نشأة اللغة عند الإنسان والطفل دار النهضة.

 <sup>[</sup>V] - انظر مجلة العلوم الأمريكية المخ والعقل الأصل باللغة الإنجليزية، سبتمر سنة ١٩٩٢م.

<sup>[</sup>٨] - مجلة العلوم الأمريكية، عدد أكتوبر سنة ١٩٨٩م مجلد ٦ عدد ١٠ اللدونة في نمو الدماغ الأصل المترجم من إصدار

<sup>[</sup>٩] - مجلة العلوم الأمريكية، ديسمبر سنة ١٩٨٩م عدد ١ إدراك الكلام في مرحلة الطفولة المبكرة، الأصل المترجم من إصدار الكويت.

<sup>[</sup>١٠] - صاحب البحث.



### التحنيك ياأهل القرن الواحد والعشرين (

أ.صالح غلاييني(١)

نفقات المعالجة لعدد كبير من الأطفال. (إنتهى

هذا العلاج معروف في الإسلام ويدعى «تحنيك المولود»، وهي سنة متبعة عن رسول الله صلى الله عليه وسلم، وتتطابق بشكل لافت مع نتائج الأبحاث الطبية الأخيرة، فالتحنيك في الإسلام يتم من التمر ومن الرطب بالتحديد وهو ألطف انواع التمر بسبب لزوجته وسهولة امتصاصه، وكان رسول الله صلى الله عليه وسلم يؤتى بأطفال الصحابة فيضع كلاً منهم في حجره ويضع بعض معجون الرطب على إصبعه ويدخله إلى فم المولود فيحنك لثته وداخل خده متيمناً بالقراءة والدعاء، ويحرص علماء المسلمين أن يكون هذا العلاج أول ما يدخل فم الرضيع من الطعام بعد لبن الأم وقبل أي طعام آخر.

وتحنيك المولود ثابت في كتب الصحاح بلا أدنى شك وافرد له علماء الحديث باباً يدعى «باب تحنيك المولود عند ولادته»، وفيما يأتى باقة من هذه الأحاديث:

فعن السيدة عائشة رضى الله عنها قالت: كان رَسُولُ الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم َيُؤْتَى بِالصِّبْيَانِ فَيُبَرِّكُ عَلَيْهِمْ وَيُحَنِّكُهُمْ،... (°)

وعَنْ أَبِي مُوسَى رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: «وُلِدَ لِي غُلاَمٌ، فَأَتَيْثُ بِهِ النَّبِيَّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَسَمَّاهُ إِبْرَاهِيمَ، فَحَنَّكَهُ بِتَمّْرَةِ، وَدَعَا لَهُ بِٱلْبَرَكَةِ، وَدَفَعَهُ

ولئن تعذر وجود الرطب الطرى في موسمه كان عليه الصلاة والسلام يلوك التمرة بريقه الشريف حتى إذا لانت ادخلها في فم الرضيع.

تحت عنوان «جل السكر يساعد الأطفال الخدج» (ولادة مبكرة)، نشر باحثون من نيوزيلنده مقال بي بي سي). (٤) نتيجة أبحاثهم حول أهمية تحنيك الأطفال حديثي الولادة بهلام (معجون) سكري تداركاً لأخطار تصيب الدماغ بالتلف.

> فمن أصل ١٥ مليون طفلاً يولدون قبل الأوان في العالم سنوياً، يتعرض واحد من كل عشرة منهم لأضرار دائمة بسبب نقص السكر في الدم. نشر الباحثون أعمالهم في مجلة لانسيت(٢) مؤخراً، (٢٥ أيلول /سبتمبر ٢٠١٣)، وقد أجروا نتائج اختباراتهم بوضع ٢٤٢ طفلاً تحت رعايتهم وتبين لهم أن هذا العلاج يجب أن يتم قبل أية معالجة أخرى وبصورة مبكرة، ويقولون: «ينبغي أن يكون الآن علاج الخط الأول»..

#### طريقة العلاج:

تجنبا لتلف الدماغ يفرك هلام من سكر العنب في داخل الخد وهو وسيلة رخيصة وفعالة لا يزيد ثمنه على جنيه استرليني واحد للطفل الواحد وهي طريقة أبسط وأسرع من جرعات محلول الجلوكوز بطريقة التنقيط كما تقول البروفسورة جين هاردينغ وفريقها في جامعة أوكلاند. <sup>(٣)</sup>

ويقول د. نيل مارلو من معهد صحة المرأة في جامعة لندن (UCL)، أنه يجب اعتماد هذا الأمر كعلاج حقيقى ناجع بعد أن ثبت نجاحه وفعاليته بأدلة علمية قاطعة.

ويقول أندى كول، الرئيس التنفيذي لقسم الولادة المبكرة في مستشفى «بلس» الخيري، أن هذا العلاج سيخفف من إدخال عدد كبير من الأطفال إلى غرف العناية المركزة. وبالتالي سيخفف من



فعَنْ أَنَس قِالَ: ذَهَبْتُ بِعَبْدِ اللَّه بْن أَبِي طُلْحَةَ عن الهوى إِن هو إِلا وحي يوحى . صدق الله إِلَى النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم َ يَوْم َ وُلِدَ ، وَالنَّبِيُّ العظيم وصدق رسوله الكريم. صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسِلَمَ فِي عَبَاءَةِ يَهْنَأُ بَعِيرًا لَهُ، فَقَالَ: «مَعَكَ تَمَرَاتُ؟ُ» قُلْتُ: نَعَمْ، فَنَاوَلْتُهُ تَمَرَات فَلَاكَهُنَّ، ثُمَّ فَغَرَ فَا الصَّبِيِّ، وَأَوْجَرَهُنَّ إِيَّاهُ، فَتَلَمَّظُ الصَّبِيُّ، فَقَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «حُبَّ الْأَنْصَاَّر التَّمْرَ»، وَبِيَمَّاهُ: عَبْدَاللَّه».(أَ)

> ولما حَمَلَتْ (أسماء بنت أبي بكر) بعَبْدِ اللّه بْنِ الزُّبَيْرِ، قَالَتُ: فَخَرَجْتُ وَأَنِا مُّتِمٌّ فَأَتَيْتُ الْمَدِينَةُ فَنَزَلْتُ بِقُبَاء فِوَلَدْتُهُ بِقُبَاء، ثُمَّ أَنَيْتُ بِهِ النَّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَلْيهِ وَسَلَم فَوَضَعْتُهُ فِي حَجْرِه، ثُمَّ «دَعَا بِتَمْرَةٍ فَمَضَغَهَا، ثُمُّ تَفَلَ فِي فِيهِ، فَكَانَ أَوَّلِ شَيْءٍ دَخَلَ جَوْفَهُ رِيقُ رَسِنُولِ اللهِ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، ثُمَّ حَنَّكَهُ بِتُمْرَةٍ ثُمَّ دَعًا لَهُ، وَبَرَّكَ عَلَيْهِ وَكَانَ أَوَّلَ مَوْلُودٍ وُلِدَ في الإسلام». (^)

> وفي الْختام نسأل من أين أتى رسول الله صلى الله عليه وسلم بهذا العلم في عصر الجهل والجاهلية؟ إنه علم السماء من رب السماء أوحى به إلى عبده المصطفى، فقال تعالى: ﴿ وما ينطق

هل سنسمع بعد هذا الاكتشاف من يتحدث مستهزئاً عن سنة تحنيك المولود في الإسلام؟ وقانا الله من الجهل ومن ادعاء العلم بلا علم فهو قرين الغفلة والبعد عن الله.

- (١) من أصدقاء منتدى الإعجاز العلمى في القرآن والسنة في لبنان.
- http://www.thelancet.com/journals/lancet/ (٢) article/PIIS0140-6736(13)61645-1/abstract
- http://www.ucl.ac.uk/news/ headlines/0913/250913-sugar-gel-helpspremature-babies.
- http://www.bbc.co.uk/news/health-24224206 (٤)
- (٥) رِواه مسلم في صحيحه (١/ ٢٣٧)، عَنْ عَائشَةَ زَوْج النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْه وَسَلَّم.
- (٦) صُحيح البخاري (٧/ ٨٣) عن أبي موسى الأشعري، حديث متفق على صحته.
- (V) عن أنس في الأدب المفرد،[قال الشيخ الألباني]:
- (٨) صحيح البخاري (٥/ ٦٢) عَنْ أَسْمَاءَ رَضيَ اللَّهُ عَنْهَا.

#### « الإعجاز »

دىنية علمية غير سياسية.

تبحث في إعجازَيْ القرآن الكريم والسنة النبوية الشريفة. يساهم في إعدادها باحثون ومفكرون لبنانيون. لا تتوخى الربح والاشتراك فيها مجانى. ما على الراغبين بالحصول على نسخة منها سوى مراجعة مركز المنتدى وتزويده باسم الشخص أو المؤسسة وعدد النسيخ المطلوبة مع ذكر العنوان ورقم الهاتف.

### استوصوا بالنساءخيرا

#### خالد حنون\*

في العالم - بالرغم من وجود بعض هذه المظاهرفي بعض البلدان، وبالرغم من عدم وجود قوانين لما يسمونه «حماية المرأة من العنف الأسرى»- وذلك لأن الله ورسوله شددا على حسن التعامل مع المراة ولا يزال المسلمون يجدون صدى حديث نبيهم عليه افضل الصلاة والسلام حين اوصى امته فى حجة الوداع بقوله:» استوصوا بالنساء

#### الأمراض الجنسية مستشرية بين الفتيات الأمريكيات

وفي دراسة أخرى عن المدارس الثانوية في الولايات المتحدة تبين أنه في مدرسة حكومية واحدة في ولاية تنيسى في الجنوب الشرقي للبلاد يوجد ٩٠ طالبة إما في مرحلة الحمل أولديهن أطفال. ففي مدرسة فريزرفي مدينة ممفيس كبرى مدن الولاية يدرس حسب التقارير ٩٧٨ طالباً من بينهم ٥٠٨ من الإناث أي أن نسبة الحوامل ومن أصبحن أمهات تصل إلى ١٨٪ من عدد الفتيات. تقول إحدى خريجات المدرسة أليسيا ويليامسون تعقيباً على انتشار الحمل بين الطالبات إن ذلك ليس بالمشكلة الجديدة. ويأتى التقريرهذا في وقت تعد فيها لمدينة لمكافحة ظاهرة الحمل بين طالبات المرحلة الثانوية بالتعاون مع مؤسسة

وتشيرمديرة تلك المؤسسة «ديبوراهيسترهاريسون»، أن معدل الحمل بين المراهقات في مدينة «ممفيس» يتراوح بين ١٥ إلى ٢٠٪ ،أما فيضاحية «فريزر» فقد وصلت النسبة إلى ٢٦٪، وقد ألقت بجزء من اللوم في ذلك على وسائل الإعلام التي عرضت مسلسلات تلفزيونية» كحامل في سن السادسة عشرة أوالأم المراهقة». (٢)

وفى دراسة اوردتها «وكالة أنباء أمريكا إن أرابيك لم يصل إلى هذه النسب، ولله الحمد، اي بلد اسلامي «أجريت على مراهقات أمريكيات بين أعمار ١٤ إلى ١٩

تحدثنا في العدد الثالث والعشرين من هذه المجلة الغراء عن تقليد بعض شبابنا وفتياتنا لعادات وأفعال مجتمعات غربية وغريبة عن الإسلام، شبرا بشبر، دونما تمحيص وتدقيق، واتضح لنا بعد البحث فيها وعنها بأنها عادات وأفعال قوم لوط. ونسلط الضوء اليوم في هذا المقال على ما تطالب به بعض الجهات في البلاد العربية والغربية باعطاء المرأة «حقوقها الكاملة» وسن قوانين تحميها من العنف الأسرى والتحرش بها وصولاً لعدم تدخل الأهل في حياة أولادهم البالغين وهنا المصيبة الكبرى... (١)

ولعل أفضل بلد طبق القوانين التي ينادي بها أنصار «تحرير المرأة ووقف الإجحاف في حقها « هو الولايات المتحدة الأميركية، كونها أيضًا زعيمة العالم الغربي وحال مجتمعاتها يشابه إلى حد كبير حال المجتمعات الغربية الأخرى. لذا فاتخاذنا لها نموذجًا يمثل أغلب المجتمعات الغربية سيكون منصفًا لإجراء المقارنة.

### القوانين الوضعية لم تمنع «العنف الأسري»

أجريت في الولايات المتحدة دراسة بينت أن خُمس النساء الأمريكيات يتعرضن للإغتصاب أومحاولة الإغتصاب . وتبين من الدراسة أن ربع النساء يتعرضن للإعتداء من شريك حياتهن . وتأتى هذه الدراسة كجزء غير ربحية تعنى بشؤون الفتيات. من سلسلة دراسات تغطى كافة أجزاء الولايات المتحدة. وتفيد الدراسة أيضًا أن ٢٤ شخصًا يبلغون كل دقيقة عن حالة إغتصاب أوعنف، وأنه جرى الإبلاغ عن ١٢ مليون حالة اعتداء. وخلصت الدراسة إلى أن حوالي ٨٠ في المئة من الذين تعرضوا للإغتصاب واجهوا ذلك قبل سن الخامسة والعشرين، بينما اغتصب ٣٥ في المئة من النساء قبل سن الثامنة عشر.

سنة بينت أن واحدة على الأقل من كل أربع فتيات في سن المراهقة مصابة بمرض جنسى معدى ووجدت الدراسة أن أكثر الأمراض انتشارًا بين الفتيات هو فيروس يسبب أمراض سرطان الحوض. وقال من قاموا بالدراسة في بيان صحفى إنها «تقدم أوضح صورة حتى الآن في الولايات المتحدة الأمريكية عن عبء الأمراض المعدية جنسيا على الفتيات في سن المراهقة».

#### الحل لضبط الفلتان الاخلاقي في المدارس البلغارية

لم تجدالمدارس البلغارية المعروفة بصرامة نظامها في عهد الشيوعية إلا أن تفرض مجددًا قواعد الحشمة بعدما أصبحت المغازلة سائدة بين المراهقين في الأروقة وملابس الفتيات تزداد قصرًا. فصحيفة «٢٤ أورز» أشارت الى أن نظام بعض المدارس الثانوية قدنص على الآتى «ينبغي ألا يقوم الطلاب بسلوك حميم لافي الصفوف ولافي المدرسة».

وقدأعادالكثيرمن المدارس اعتماد الزي الموحد. وقال أحد المدرسين الذي يدعو إلى «حد أدنى من الحشمة »لوكالة فرانس برس إنه «من الصعب استقطاب انتباه الصبيان عندما تكون الفتيات في الصف بلباس غيرمحتشم» . <sup>(٢)</sup>

#### الحل لوقف التحرش في الاماكن العامة في الصس

من المعروف أن أكثر التحرشات تحصل إما في الأماكن العامة المزدحمة أو الأماكن شبه الخالية نسبيًا . لذا وعلى أثر ازدياد التحرشات في الصين في السنة الماضية لم تجد شبكة «قطارات الأنفاق شانغهاى ٢» ،إلا أن تنشر إعلانًا كتب فيه «الاحتشام او التحرش» مذيّلاً بصورة امرأة وهي مرتدية ملابس شبه شفافة، محذرةالفتيات من أن ارتداء أزياء مماثلة يجعلهن عرضة، ودون شك، للتحرش الجنسي.

وفى حديث لوكالة الأنباء الرسمية الصينية «شينخوا» قال شينكوانغ المسؤول بشركة المترو: «هدفنا تذكيرالمسافرين بارتداء أزياء لائقة في الأماكن العامة لتفادى المضايقات غير اللازمة.»

ورغم الحملة الشرسة التي تعرض لها إعلان شركة القطارات من بعض من يطالبون ويطالبن «بحرية المرأة والدفاع عن حقوقها «، إلا أن هناك من تعاطف معها ودعا للحشمة، وقال أحدهم: «من الطبيعي أن تستدعي هذه الأنواع من الأزياء التحرش الجنسي، تماماً كماتجذب القاذورات الحشرات.» (٤)

اخيرًا : في اوائل السنة الحالية ألغت وزيرة المرأة الفرنسية نجات بلقاسم مرسومًا أصدره مديرأمن باريس في عام ١٨٠٠ أي في عصر نابليون بونابرت، كان يمنع النساء منعًا باتًامن ارتداء البنطلون في الأماكن العامة.

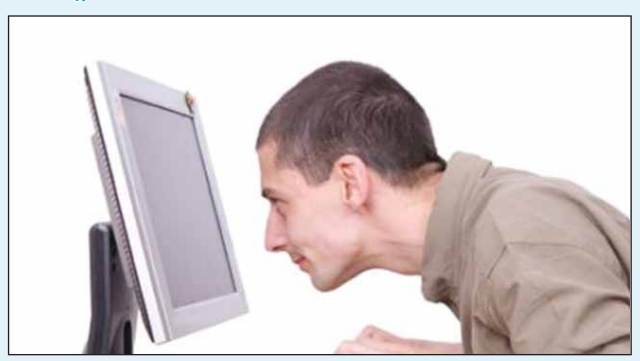
وكان أحد رجال القانون في فرنسا قد اكتشف وجود هذاالنص القانوني الذي يحمل عنوان « مرسوم بمنع تنكر النساء» ويعاقب من تخالفه بالحبس . الوزيرة الفرنسية نشرت مرسومًا بإلغاءالمرسوم السابق لخوفها من ظهور من يطالب بتطبيقه لتقع الفرنسيات تحت طائلة العقوبة (°). هكذا كانوا في الماضي في الغرب يحرصون على مظهر المرأة وهكذا اصبح حالهم . وقديمًا قيل: (اذا ما متت ما شفت مين مات؟)، وهذه نتيجة تفلت المجتمعات وانحلالها تحت عنوان الحقوق الكاملة والحريات المطلقة. ولنا أن نناشد الأفراد والجماعات والجهات المسؤولة فنقول: «إستوصوا بالنساء خيرا».

- \* عضو الهيئة العامة لمنتدى الإعجاز العلمي في القرأن والسنة في لبنان.
- http://www.bbc.co.uk/arabic/ worldnews/2011/12/111215/us\_women\_ rape.shtml
- http://www.lebanonfiles.com/varieties\_desc. (Y) phpsid=6549
- (٣) الخبر موجود على عدة مواقع في نفس العنوان: المدارس البلغارية حظر التنانير القصيرة والمغازلة ومنها على سبيل المثال: http://www.lbcgroup.tv/

news/4398/1109160718-lbci-news

- http://arabic.cnn.com/2012/ entertainment/6/27/fury.shanghadi.metro. warning.women.dress
  - (٥) انظر: موقع بوابة الأهرام الأحد، ١٠ شباط ٢٠١٣

## هل إدمان الإنترنت مرض نفسي؟\*



#### هل يشبه إدمان الانترنت إدمان الكحول أو المخدرات؟ ومتى يستوجب تدخل المعالجين

أكدت المعالجة النفسية والأستاذة الجامعية الدكتورة كارول سعادة أنه «لا يُمكن اعتبار كلّ مستخدم للانترنت أو الهاتف الذكي مدمناً». موضحةً انّ «الانترنت لا يحتوى مثل الكحول أو المخدرات على مواد تسبب الادمان وتسرّعه». ولا يمكن إغفال إيجابيات الانترنت وحسناته في مضامير حياتية مختلفة، حيث انه «يسهّل التواصل بين الناس، ويساعد في البحث عن المعلومات»، إِلَّا أَنَّها حذَّرت من طريقة استخدامه حالياً، حيث برزت مشكلة فعلية تعرف بالـcyber dependance أو ادمان الانترنت، والذي بدأ يصنّف عالمياً كمرض نفسي يؤدّى الى إضطرابات نفسية خطيرة، ويُشبّه الى حدّ بعيد أدمان الكحول أو المخدرات، وبالتالي بدأ المعالجون

النفسيون درس عوارضه للبحث عن سبل لعلاجه».

#### عوارض نفسية وجسدية

وقستمت سعادة عوارض ادمان الانترنت الى جسدية ونفسية، موضحة انّ «من العوارض الجسدية آلام الظهر والرأس والعيون، اضافة الى مشاكل في النوم تتمثّل بالقلق والأرق».

أمّا بالنسبة الى العوارض النفسية فهي تظهر من خلال:

١ - الفرح: شعور المدمن بالفرح والنشوة عندما يستخدم الانترنت.

٢ - التعلق الشديد بالانترنت، حيث تبدأ ساعات تصفع الصفحات الالكترونية تزداد تدريجا حتى يصبح الفرد عاجزاً عن وقف استخدام الشبكة العنكبوتية.

٣ - الضياع:عندما يكون المدمن موجودا في مكان لا يمكنه استخدام الانترنت فيه، نلاحظ أنه ينقصه شيء

أساسى تماماً كمن تنقطع عنه مادة الادمان (كالكحول أو المخدرات)، فيشعر بالقلق والاحباط والاكتئاب

٤ - الانترنت أولوية: لا يمكن لمدمن الانترنت الاستغناء عنه، لأنه يصبح أولوية في حياته، وهذا ما يؤدّى الى تفضيله الانترنت على أصدقائه وأهله، فتنقطع علاقاته الاجتماعية ويعيش حالا من الانزواء والانطواء.

٥ – الكذب: يكذب مدمن الانترنت عندما يتعلق الامر بساعات استخدامه للشبكة العنكبوتية، فلا يقرّ بالوقت الحقيقي.

الى ذلك، حذّرت سعادة من تداعيات الادمان الخطيرة على الإنسان، مشددة على انّ «الانترنت قد يؤثر سلباً في الحياة الاجتماعية والعائلية والعملية، وفى الحياة الله الله والجامعية لدى الطلاب، ويؤدي الى تراجع مستواهم العلمي، فعندما ينامون في وقت متأخّر يستيقظون في اليوم التالي من دون حماسة ونشاط، ما يفقدهم تركيزهم في الصفوف».

أمّا عن الأشخاص المعرّضين أكثر للإصابة بإدمان الانترنت، فذكرت سعادة خصوصاً المراهقين والجامعيين. كذلك، ذكرت حالات أخرى يكون فيها الانسان معرّضاً الى الانجراف وراء الانترنت، وتكون شخصيته أرضاً خصبة للوقوع في هذا المرض ومنها: «الفشل العاطفي، والملل، والانزواء، والمعاناة من نبذ المجتمع، اضافة الى الخجل وفقدان الثقة بالنفس».

ومن الأسباب التي تدفع بالانسان الى الادمان على الانترنت هو أن «يكون محاطاً بعدد كبير من المدمنين»، ملاحظةً بأنّ الادمان يتجلّى أكثر عبر «مواقع التواصل الاجتماعى أو المواقع الجنسية، وليس عبر مواقع البحوث والدراسات».

#### الحلول لتتخلّص من خطر الادمان

قدّمت سعادة بعض النصائح المفيدة وأهمّها:

١ - الرقابة الذاتية: أي أن يساعد المدمن ذاته ليخلُّص نفسه، من خلال عدم الاستسلام للمرض.

٢ - إتّخاذ القرار: يمكن للمدمن أن يساعد ذاته للتخلص من إدمانه ما أن يتّخذ القرار في ذلك، فالادمان على الانترنت كغيره من أنواع الادمان يتطلب إرادة قوية، وإقتناعاً مباشراً من المريض بوجوب تخلصه منه.

٣ - الشفاء التدريجي: كأيّ مرض آخر أو إدمان أخر، يتطلُّب الشفاء من إدمان الانترنت المرور بمراحل علاجية تدريجية والابتعاد عن مادة الادمان شيئا فشيئا، فيبدأ المدمن بالتقليل من ساعات إستخدامه للإنترنت.

٤ - العلاقات الاجتماعية: يمكن أن يتخطّى الانسان إدمانه من خلال إعادة بناء علاقاته الاجتماعية وحياته العملية والعاطفية، فيضع لنفسه هدفاً يسهل بلوغه.

ودعت سعادة أخيرا الأهل والمجتمع والاختصاصيين الى «البحث عن السبب الحقيقي الذي أدّى الى الادمان، ومعالجة المدمن على تخطيه إذا فشل في معالجة نفسه بمفرده»، ناصحة إيّاهم بالتوجّه الى إختصاصيين يعالجونه معرفياً وسلوكياً «فيتمكن أوّلا من إكتشاف أهمية الانترنت في حياته وما يعنيه له، ثمّ يعمد الي التخلص من المرض على مراحل».

#### تخلُّص من إدمان النت في عشرة أيّام(١)

للمرّة الأولى في العالم، افتتح قسم متخصص بعلاج الإدمان على الإنترنت في مركز «برادفورد» الطبي في ولاية بنسلفانيا الأميركية. يضم القسم أربعة أسرة فقط لأنّ طريقة العلاج تستوجب وجود ٤ «مرضى» فى الوقت نفسه، فيما يستغرق ١٠ أيام يتم في الثلاثة الأولى منها «التخلص من السموم الرقمية» ثمّ يخصص الأسبوع التالي لـ«حصص نفسيّة». وفي حديث له فوكس نيوز»، توقعت صاحبة الفكرة وأستاذة علم النفس في «جامعة بونافونتور» كيمبرلي يونغ أن تُزال علامات الإدمان بالطريقة نفسها التي تطبّق على مدمني المخدرات والعقاقير.

<sup>\*</sup> نقلاً عن مقال في جربدة الجمهورية للأستاذة كارول سعادة بتاریخ ۲۰۱۳/۹/۱۰ (بتصرف).

<sup>(</sup>١) الاخبار العدد ٢١٠٠ الثلاثاء ١٠ أيلول ٢٠١٣.

### أهمية القيلولة\*

#### مقدمة

نسمع كثيراً عن أهمّية القيلولة في حياتنا، خصوصاً بعد الغداء. وقد أثبتت الدراسات أنها تساعد الموظف على استرجاع نشاطه البدني والذهنى ليتمكن من إكمال عمله بنشاط، ولذلك فإنّ شركات كثيرة باتت تدرج في نظامها الداخلي بندا يتيح لموظفيها الحصول على قسطمن الراحة، حتّى إن بعضها عمد إلى تجهيز غرفة خاصّة بالقبلولة.

#### ولكن هل نعلم أنّ القيلولة أنواع! فما هي؟ وما هو النوع الأنسب؟

إتّكلُ عباقرة كثيرون، طبعوا لمساتهم الخاصّة فى التاريخ، على القيلولة ليُكملوا نهارهم بنشاط وحيوية، ومنهم نابوليون، أينشتاين، ليوناردو دا فينشى وبيكاسو. وقد أظهر استطلاع شمل الأشخاص الذين تتراوح أعمارهم بين الـ٢٥ والـ ٤٠ سنة، أنّ «النوم أقل من ٩٠ دقيقة أي ما يعادل الساعة والنصف خلال النهار يعيد النشاط إلى الجسم والذهن».

«فالقيلولة مهمّة جدّاً، خصوصاً لأولئك الذين يعانون نقصا في النوم»، وفق ما أكدت خبيرة النوم في مركز النوم واليقظة في جامعة «أوتيل-ديو» في فرنسا، بريس فارو التي ميّزت بين أنواع القيلولة، مُبيّنةً أهمّية كلّ منها.

#### بين ۲۰ و۳۰ دقيقة

أوضحت فارو أنّه «يُخالجنا جميعاً خلال النهار شعور قوى بالنعاس، إلا أنّه يقوى بين الظهر والساعة الرابعة من بعد الظهر»، مؤكِّدةً أنَّ سبب النعاس لا يعود إلى سوء الهضم، مثلما هو

شائع، بل إلى المكان الذي نجلس فيه.

وقالت: «حتّى لو لم نتناول الغداء، وجلسنا في مكان هادئ، سنلاحظ أنّنا بدأنا التثاؤب، وأنّ عيوننا تغمض بطريقة غير إرادية». ودعت الجميع إلى الحصول على قيلولة لدّة نصف ساعة، تكون كافية لإعادة شحن الطاقة الداخلية للإنسان، حيث بيّنت الدراسات أنّ إنتاجية الموظّفين ازدادت بعد حصولهم على ٣٠ دقيقة من النوم، ذلك أنّ القيلولة تحسّن الأداء المعرفي، والقدرة على التركيز، ناهيك عن المزاج.

#### ٥ دقائق

«٥ دقائق تكفيني لأرتاح وأسترجع طاقتي التي فقدتها خلال النهار». كثيراً ما نسمع هذه العبارة تتردّد على أفواه عدد كبير من الأشخاص. وقد أثبتت الدراسات العلمية أنّ الإنسان الذي لا يملك وقتاً طويلاً للراحة، يكتفى ببضع دقائق من الاسترخاء وتكون مفيدة جدّاً له، ذلك أنّ هورمون الكورتيزول الذي يُعتبر مؤشّر الإجهاد، ينخفض بسرعة بعد الحصول على قسط قليل جدّاً من

أمّا أكثر من يمارسون القيلولة القصيرة ويلجؤون إليها في اعتبارها وسيلة تضمن إسترجاع النشاط والطاقة، فهم اليابانيّون الذين يقطعون مسافات كثيرة ويعملون ساعات طويلة ومكثفة. ومنهم من يحصلون على هذه القيلولة في مكاتبهم، لأنّها تخفّف نسبة الإجهاد وتساعد في تحسين معدّل التركيز.

#### بين الـ٨٠ والـ١٠٠ دقيقة

حتّى لو كنت تحبّ الحصول على قيلولة طويلة، إلا أنّ عليك عدم تجاوز الـ٨٠ دقيقة من

النوم خلال النهار، لأنّ تجاوز هذه اللّدة يدخلك بما يسمّى بالقصور الذاتى للنوم»، وهي ظاهرة فيزيولوجية تترافق مع شعور بالخدر والدوار والخلط بين الأمور، وصعوبة في الاستيقاظ. ولكنَّ عوارض القيلولة الطويلة السلبية لا تلغى منافعها، خصوصاً بالنسبة الى الأشخاص الذين يعملون ساعات طويلة ومكثفة ويكونون مضطرين إلى القيادة ليلا.

فقد أكّدت دراسة يونانية شملت ٢٣٠٠٠ موظّف تتراوح أعمارهم بين الـ٣٠ والـ٥٠ سنة ويعانون نقصا في النوم، أنّ حصولٍ هم على قيلولة تتراوح بين ٣٠ دقيقة وساعة يوميّاً، تُخفّض لديهم معدّل الموت. وإذا كنت من محبّى القيلولة الطويلة، حاول الحدّ منها لكي لا تعوق نومك أثناء الليل.

#### صُوَر

عندما نحصل على قيلولة قصيرة تتراوح بين الـ٥ دقائق والنصف ساعة، فإننا لا نحلم، لأنّنا نكون قد دخلنا في مرحلة النوم الخفيف وليس العميق، إلا أنّنا نشعر كأنّ أحلاماً كثيرة راودتنا، فما هو السرّ وراء هذا الشعور؟ «إنّها ليست أحلاماً» على حدّ تعبير فارو، بل «رؤى وصُور

جميلة خلاقة تمتّ إلى الحقيقة». (انتهى المقال). قال النبى صلى الله وسلم: «قيلوا، فإن الشياطين لا تقيل(١).

وِعَنْ جَابِر، قَالَ: « كُنَّا نُصَلِّي مَعَ رَسُولِ الله صَلَّى اللهُ عَلَّيْه وَسَلَّمَ الْجُمُعَةَ، ثُمَّ نَرْجِعُ فَنَقِيلَ «، اخرجه الإمام أحمد.

وعَنْ أَنَسٍ بْنِ مَالك، قَالَ: «كُنَّا نُبَكِّرُ بِالْجُمُعَة وَنَقيلُ بَعْدَ الجُمُعَةِ» أَخِرجه البخاري.

وَقَالَ رَسُولُ اللّهِ صَلّى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «اسْتَعينُوا برُقَاد النَّهَارَ عَلَى قيَام اللَّيْل، وَاسْتَعينُوا بِأَكْلَةِ السَّحَر عَلَى صِيَّام النَّهَارَ» . رواه ابن ماجه وابن خزيمة زالطبراني في الكبير والبيهقي في

فمن علم النبي صلى الله عليه وسلم بهذا الهدي الذي لم يعلم الغرب فوائده إلا بعد ١٤٠٠ سنة من إخبار النبي صلى الله عليه وسلم عنه.

\* نقلاً عن جريدة الجمهورية (بتصرف) ٢٠١٣/٨/٢٦. (١) أخرجه الطبراني في الأوسط و أبو نعيم في الطب عن أنس تصحيح السيوطي: حسن، كما حسنه الألباني (صحيح الجامع الصغير ٤٤٣١). معانى الألفاظ: قال الجوهري: هي النوم في الظهيرة. والمعروف أنه من شروطها أن تكون

#### إضمن نسختك القادمة من « الإعجان»

إذا كانت مجلة «الإعجاز» لا تصلكم بواسطة البريد Liban Post ، ولكي نضمن وصول الأعداد القادمة إليكم يرجى تزويدنا بعنوانكم كاملاً وواضحًا. يمكن إرسال العنوان بالفاكس أو عبر الإنترنت أو بالبريد العادي على عناوين منتدى الإعجاز المطبوعة في المجلة.

# Medina Charter of Prophet Muhammad and Pluralism

By: Sean William White\*

The clash of civilizations, cultures, tribes, and religions seems to be prevalent throughout all of history. At the same time, history reveals simultaneous conflict and efforts to resolve tensions and division feeding animosity through mediation, diplomacy, and dialogue. Many conflicts seem too complicated for an agreement to be established on just one point, whether or not the conflict revolves around territory, religion, or ethnic discrimination. So what approach is best to mediate issues in a contemporary world that seems to be driven by economics, natural resources, and ethnic or religious ideologies? The Medina Charter serves as an example of finding resolve in a dispute where peace and pluralism were achieved not through military successes or ulterior motives but rather through respect, acceptance, and denunciation of war - aspects that reflect some of the basic tenets of the religion Prophet Muhammad, peace be upon him, was guiding and promoting. Through an examination of the Medina Charter, I will show how pluralism was advanced and instated in Medina and the reasons reflecting on such a document could help avoid the divide and misunderstanding plaguing much thought, rhetoric, and media today between Muslims, Christians, and Jews all over the world.

When the Prophet was forced to immigrate to Medina, the population was «a mixture» (akhlat) of many different tribes (predominantly Arabic and Jewish), who had been fighting for nearly a century, causing «civil strife,» and it was for this reason that the Prophet was summoned there (Peters 1994, 4). Tribal fighting and a lack of governance in Medina (known as Yathrib) meant disputes

were dealt with «by the blade» on many occasions, which deepened the divides and fueled conflicts. Karen Armstrong explains aptly the mentality and workings of the tribal system dispersed through war-torn Arabia, where the Prophet was striving for peace (Armstrong 2006, 19). «The tribe, not a deity, was of supreme value, and each member had to subordinate his or her personal needs and desires to the well-being of the group and to fight to the death, if necessary, to ensure its survival» (Armstrong 2006, 24). Such a system was, in a political sense, representative of the little cooperation between the tribes in the Yathrib. In this region reigned power hungry strategies, an emphasis on arms and strength in military, and a belief that clearly mediation was unachievable except by a trustworthy outsider who had no connections to the issues or the tribes. Not only did the Prophet fit these prerequisites, but his personal ambition as given to him by God was also one of spreading peace and unity, creating a community, or ummah, made up of diverse groups, through the teachings of the Quran and in the name of Islam.

The Quran states that the Lord «teaches by the pen» (96:1-5). This is indicative of the Medina Charter in that it is a reflection of these verses, which show that God is educating people and changing thought patterns through discussion. In this case, the discussion resulted in peace achieved through contemplation and through seeking agreements in which tribes felt they had benefited from the charter and had not been robbed of status or unresolved antagonism from the past. «Many Islamic rituals, philosophies, doctrines, [different interpretations of] sacred



texts, and shrines are the result of frequently anguished and self-critical contemplation of the political events in Islamic society» (Armstrong 2006, 14). Islam places great emphasis on reason - the reasoning of the universe, of life, and indeed, of religion too. Al-Ghazzali (1058-1111) said, «Doubt is to find truth. Those who do not have doubt cannot think. Those who cannot think, cannot find truth.» Although this quote is more in reference to the philosophical side of Islam, it reverberates from the heart of reason - something that is central to Islam. Yetkin Yildirim writes about the use of one's own knowledge and the absolute approach of reason. If the answer is neither in the Quran, Sunnah, or Hadith, then one's own reasoning or ijtihad is required (Yildirim 2006, 109-117). So the Prophet, through the Medina Charter, was practicing Islam through action. For with reason, discussion, and contemplation, a peace treaty was created.

The mere formation of the Charter and peace were tremendous feats, and the content of the Charter itself reflects this magnitude. The formation of an ummah through respect and acceptance resulting in pluralism shows us one of the ways in which the Prophet combated jahiliyyah, or ignorance - the state of mind causing violence and terror (Armstrong 2006, 19). Examining some of the clauses in the Charter also shows how the Prophet managed to take leadership and create a lasting peace. The first clause, «They are a single community (ummah),» (Sajoo 2009, 94) depicts the ultimate message and goal of the rest of the charter. It marked the creation of a community, and the Charter served as a unifying document in a city of diverse groups, cultures, religions, and languages. The Prophet came to Medina with tolerance - an aspect of Islam which is fundamental to the manner in which the religion operates in foreign lands. «It is for this tolerance in the Islamic view that Muslims have looked at the religion of the people in the lands they conquered with respect; they did not intervene with their beliefs nor touch

their churches» (Can 2005, 172). Clause 25 epitomizes the level of tolerance in the charter and also serves as an example of Islam in practice. «The Jews ... are a community (ummah) along with the believers. To the Jews their religion (din) and to the Muslims their religion» (Sajoo 2009, 96) This statement ties in with the verse from the Ouran (2:256) which says, «There is no compulsion in religion.» For in the eyes of God, as it says in the Quran «... those who believe ... Jews, Christians, and Sabaeans ... and does right - surely their reward is with their Lord» (2:62).

The Medina Charter reflects pluralism both in the content and in the history of the document. F. E. Peters explains that «the contracting parties, although they did not embrace Islam, did recognize the Prophet's authority, accepting him as the community leader and abiding by his political judgments» (Peters 1994, 199). As there is no account of an uprising in history books and because the Prophet was there at the suggestion of the tribes, we know that he was never rejected. Because of the laws he introduced, the existing groups clearly did not feel threatened by his new presence or his new governance. The society was pluralistic, and it was not repressive. The Prophet - as clause 25 shows - never imposed Islam upon the people of Medina, which meant that they could still practice without disruption their religions and customs, aspects of life that were important to them. He did not create an ummah through denouncing all ways of life except for Islam or by recognizing Islam as the singular religion; instead he united all inhabitants of the city under one banner of ethical living and moral principles - commonalities between all humans and all religions.

The Prophet drew upon the essence of unity, respect, tolerance, and love to combine and create a pluralistic community. Clause 40 exemplifies this: «The "protected neighbor" (jar) is as the man himself so long as he does no harm and does not act treacherously» (Sajoo 2009, 97). People were safe and respected

and free to exert their beliefs and would be protected in doing so. This protection, however, could not shield them from treachery or wrong doing.

The Medina Charter is arguably the first constitution ever written incorporating religion and politics (Yildirim 2006, 109-117). And even though the politics of the region have changed since it was written - in recent times for the worst - Islam's values have continued to spread and are lived throughout the whole Muslim world. Despite the hold of power that some governments still have over their people, the true face of Islam shines through in how people live, communicate, and approach life. I speak from personal experiences when I traveled through Iran, Turkey, and Northern Iraq in January, 2009. And despite what the media had to say about the people in those lands, my time there was spent in the houses of complete strangers, who showered me with hospitality that transcended any I had experienced before. Although the governing body has changed, the points of the Medina Charter and tenets of Islam preached by Prophet Muhammad still exist amongst the people. My heritage was accepted with curiosity and respect - just as the Prophet implemented in Medina between the tribes. My place in the society was welcomed with honest enthusiasm, and I felt a part of a community - like the community that Prophet implemented in Medina. I was exposed to mainstream Islam, which we hear so little about in the West due to the confusion which unjustly joins Islam and extremism together. I saw tolerant Muslims who saw me as another person who wanted peace and respect - not treachery. This is what the Prophet also accomplished in Medina - a community which was not based upon religion or ethnicity but one built on unity and acceptance. One built on tolerance. One built on peace. It seems the Prophet was aware that spirituality and faith cannot be governed, and for this reason alone, he sought unity and respect as opposed to discriminating between tribes and their beliefs.

In contemporary times, an analysis of the Medina Charter can give us insight into Islam and religious pluralism (Sachedina 2001). Medina marked the first real occurrence of coexistence between religions and groups in Islam and mirrors the Quran which «in its entirety provides ample material for extrapolating a pluralistic and inclusive theology of religions» (Sachedina 2001, 26). The Quran is the unquestionable and the absolute; therefore, it is the key to understanding religious pluralism in Islam. Clause 39 of the Medina Charter says, «The valley of Yathrib is sacred for the people of this document» (Sajoo 2009, 97). And so too is the universe, which is sacred to all of humanity. The Quran reveals that «the people are one community» (2:213), so if we are one (which we are) in the world, in the universe, then regardless of religion, it is God's mercy and compassion which will save us. By differentiating between beliefs, we neglect that under one sun we all pray to a greater entity, a greater being. We were all created by God, so unity seems imperative and practical.

The Medina Charter is very relevant to current tensions existing between the Muslims, Jews, and Christians. Unfortunately, it seems that ignorance and fear, suspicion and disrespect plague the interaction and stereotypes that exist between these three great Abrahamic religions. In the post-September 11th era, a new wave of antagonism has arisen, and people around the Western world generally fear Islam. Sadly, people confuse the actions of nationalists and fundamentalists, who so unjustly hide behind a Holy Book claiming that their intentions are those of God, with what the actual religion promotes. As Rumi believed, the essence of all religions is the same, for they all teach love. The deep philosophical and even deeper spiritual teaching of Rumi is based on a state of mind that seeks mutual vision and dialogue, which I hope will be achieved one day, breaking down the polarized world of different religious thought. Another verse of the Quran emphasizes

this need for dialogue, unity, and tolerance: «Surely this community of yours is one community, and I am your Lord; so worship Me» (21:92).

The Prophet's actions in Medina prompt us to use reason in our approach to the wide, diverse beliefs of the world - from Europe to Asia, North, Central, and South America to Africa and everything in between. It prompts us to understand how «the spiritual space of the Quran [...] was shared by other religions» (Sachedina 2001, 23). Such an understanding reveals that Islam is a monotheistic religion that respects the rights of other faiths (Stewart 1994, 207). In a globalized world where we are connected so easily, unlike any other period in history, our mutual understanding of one another and our beliefs are the most important means to achieve peace and stability. It is in a contemporary sense, in a globalized world, that the Medina Charter is of such necessity. Inter-religious discussions took place with the Prophet in Medina, for Boase writes about a time when Christians performed their prayers in a mosque after a meeting with the Prophet during their visit (Boase 2005, 252). We can learn how in every country, a community, an ummah, is the single most effective way to produce a pluralistic state. The Medina Charter was a fusion of attributes which all world religions teach: peace, love, freedom, acceptance, and tolerance - resulting in sta-

Peace was achieved in Medina, not through the might of arms or the scale of wealth, but through the unvielding principles of Islam tolerance, love, reason, and a belief in God - whether the God in the Bible, the Quran, or the Torah. The Medina Charter, arguably the first charter ever written, shows that Islam rejects the use of compulsion in religion and violence and that over centuries of human existence, the most effective way to resolve conflicts comes through mediation. The Medina Charter is an example that should be discussed and referred to in current conflicts.

The creation of a community, or ummah,

offers pluralism to everyone. For people are not judged on their beliefs, but on their actions. Persecution is the instigator of all tensions, and reason and tolerance is the essence of all peace. Just as in the streets of Medina, through tolerance and respect, we too may one day have a world-wide ummah, where a passing Christian will say, «Peace be upon you» to a Muslim, who will reply, «Peace be upon you too.»

#### References:

- Armstrong, Karen. 2006. Muhammad: A Prophet for Our Time, New York: HarperCollins.
- Can, Sefik. 2005. Fundamentals of Rumi>s Thought, New Jersey: The Light, Inc.
- Lecker, Michael. «Waqidi>s Account on the Status of the Jews of Medina: A Study of a Combined Report,» in Uri Rubin (ed), The Life of Muhammad, Great Yarmouth, 1998.
- Peters, F. E. 1994. Muhammad and the Origins of Islam, New York: SUNY.
- Ramadan, Tariq. 2007. The Messenger: The Meanings of the Life of Muhammad, London: Allen Lane.
- · Boase, Roger. Ecumenical Islam: A Muslim Response to Religious Pluralism, in Roger Boase (ed.). 2005.
- Islam and Global Dialogue, England, Ashgate.
- · Sachedina, Abdulaziz. 2001. The Islamic Roots of Democratic Pluralism, New York: OUP.
- Saeed, Abdullah. 2006. Islamic Thought: An Introduction, UK: Routledge.
- Sajoo, Amyn B. 2009. Muslim Ethics: Emerging Vistas, London: Institute for Ismaili Studies.
- Stewart, P. J. Unfolding Islam, Lebanon, 1994.
- Yildirim, Yetkin. «Peace and Conflict Resolution in the Medina Charter,» Peace Review, UK: Routledge, Vol. 18, Issue 1. January 2006.

#### Notes.

- 1.Muhammad B. Waqidi, <Umar al-Waqidi. Kitab al maghazi. Ed. M. Jones. London, 1966, as taken from: Michael Lecker, < Waqidi>s Account on the Status of the Jews of Medina: A Study of a Combined Report>, in Uri Rubin (ed), The Life of Muhammad, Great Yarmouth, 1998, p. 23.
- 2.www.ghazali.org

<sup>\*</sup> Sean William White has a degree in Islamic history from Monash University, Melbourne. Complete article is found on the web site www.IslamiCity.com. Article Ref: IC1102-4508. Source: The Fountain Magazine.

### عودةإلى الأيام الخوالي

#### د. محمد فرشوخ

بعد صلاة الفجر وقبيل التهليل والتكبير لصلاة عيد الأضحى، كان الجو مشبعا بروحانية العيد وقد أضفى حضور الحكيم على طلابه بهجة وحماسة وسرورا، وبعد تهامس بين الحاج بسام وبين إمام المسجد، إقترب الإمام من الحكيم واستأذن لأخى بالكلام فوقف وقال:

بسم الله والحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، أكمل الخلق، وحبيب الحق، سيدنا محمد، وعلى آله وصحبه أجمعين. سيدي المربي، أيها الإخوة الكرام، السلام عليكم ورحمة الله وبركاته، وبعد:

بادأ الله تعالى نبينا بالحب قبل أن يخلق آدم، فقرن إسمه بإسمه، ليعرفنا قدر رسول الله عنده، فلا تذكر لا إله إلا الله إلا ومعها محمد رسول الله. حتى أن قريشا المعادية شهدت لرسول الله بحب الله، «والفضل ما شهدت به الأعداءُ»، فقالت: «محمدٌ عشق ربه».

كذلك منّ الله علينا أن جعلنا من أمته، وهدانا لطريقته وسنته، والحب لرسول الله إتباع له، لقول الله تعالى : ﴿ قُل إِن كنتم تحبون الله فاتبعوني يحببكم الله . . . . وقال عليه الصلاة والسلام: « لا إيمان لمن لا محبة له »، ولذلك اتبع الصحابة رسول الله وهو أستاذ الحب والرحمة الذي من شدة إهتمامه بصحابته وحرصه عليهم جعل كل واحد منهم يشعر بأنه أحب الناس إلى قلب رسول الله، وحتى إذا دارت رحى المعارك، كان أحدهم يذود عن رسول الله ويجود بنفسه دونه ويقول له: « صدري لصدرك وقاء وروحي لروحك فداء». فالمحبة والصحبة والهجرة إلى الله ورسوله ووارثه من بعده فرض.

#### سيدى المربى:

للهداية أسبابها، ومنها صحبة الولى المرشد، لقوله تعالى: ﴿ وَمن يضلل فلن تجدُّ له وليا مرشدا . . ﴾ . وكما أن العقول تتلاقح بالعلم فإن الأرواح تتلاقح بحب الله ورسوله. والأماكن تتشرف بمن كان له عند الله شرف. فمن تشرف بعبادة الله والإخلاص له الله شرَّفه الله بصفة حميدة، كقوله تعالى في الكتاب الكريم: ﴿ عباداً لنا ﴾ أو ﴿ عبداً من عبادنا ﴾، والكعبة تشرفت بجهد إبراهيم الخليل، كما تشرفت المدينة المنورة برسول الله صلى الله عليه وسلم، وكما تتشرف المساجد بجهود الدعاة فيها رحمات الله عليهم أجمعين.

أما نحن فقد شرفنا الله تعالى بنسبتنا إليكم، فنسأل الله أن يثبتنا على صحبتكم، ومن فاته فرض قضاه وأما من فاتته الصحبة فلا قضاء لها. ومن فضل الله علينا، أن تعرفنا على العارف بالله، وهو الإمام الجامع، الذي يجمع القلوب على الله، وهو المهندس البنّاء لإسلامنا، وهو الطبيب المداوى لأمراض قلوبنا ونفوسنا، وهو المعلم بأعماله وحاله، وإمامنا وقدوتنا، وحب الشيخ هو من أبواب الوصول لحب الله ورسوله، والمريد الصادق لا يرتاح حتى يصبح مرادا بعد أن كان مريدا. وفي المحب تسرى صفات حبيبه ومن سرى سرّكم فيه تغير حاله ليكون كالشِجرة عندما حولوا خشبها إلى ناعورة، فقالت بلسان حالها: -أيها السائل عنى -قد سلبوا اللب منى -كنت أسقى وأغنّى -صرت أسقى وأغنى .

وقال عليه الصلاة والسلام: أنتم حظى من الأمم وأنا حظكم من النبيينص، وأنتم سيدى حظنا من الشيوخ ونحن حظكم من المحبين، فأنتم أهل التربية والتوجيه والأدب، بشهادة شيوخكم الذين أعطوكم الإذن بذلك وقد جعلتم من الأدب والحب مذهبا، وفضلكم يشمل الخاص والعام، وعن مثلكم قال الشاعر:

لا تنكر النفحات إن هي أسرعت

من مرشد هاد لقلب مريده

سر الشيوخ إذا سرت أنفاسه

شملت ف واد قريبه و بعيده

وعلّمنا رسول الله أن نسأل الله حبه، وحب من يحبه، وحب الأعمال التي توصلنا وتقربنا إلى حبه، والحب شعبة من شعب الإيمان، وبه تبدأ التزكية، وعليه تبنى الأخلاق، ووجبت محبة الله للمتحابين في جلاله، وهو قوله تعالى: يحبهم ويحبونه، ومن حرص النبي على دين عمر رضي الله عنه، أراد تعليمه فسئله يوماً: «كيف أصبح حبك لي يا عمر؟»، وبفعل الحب ترك الصحابة بيوتهم وهجروا أهليهم وأموالهم بمكة، والتحقوا بالمعلم ومنهم صهيب الرومي، فاستقبله رسول الله بالمدينة قائلا له: ربح البيع أبا يحيى!.

ذلك لأن البقاء لا يقارن بالفناء، وحب الله ورسوله لا يقارن بالدنيا وما فيها، لأنه من أكمل عطاء الله للمؤمن في الدنيا كما في الآخرة. وها هو سلمان الفارسي قد نال بحبه شهادةً من رسول الله بقوله صلى الله عليه وسلم: «سلمان منا أل البيت»، كما نال سيدنا أبو بكر الصديق شهادة الصحبة من الله بقوله تعالى: ﴿ إِذْ يَقُولُ لَصَاحِبُهُ لا تَحْزُنُ ﴾. وقد دفن هو وعمر بجوار من أحبا ليكون ذلك دلالة على أن صحبة الدنيا متصلةً بالآخرة لمن وفي بعهده وبيعته.

وها هو يعقوب عليه السلام فقد بصره على فراق من يحب، فرد الله له بصره بقميص وأثر حبيبه، والمحب أيضا يشم رائحة حبيبه، مهما بعدت المسافة، فما أن فصلت العير من مصر حتى قال سيدنا يعقوب من فلسطين: ﴿إِنِي لِشَم رائحة حبيبه، مهما بعد المكان أو الزمان لا يحجب المحب عن الحبيب، ولو حبسه العذر فالقلوب متصلة بمن تحب، وهكذا كان حال التابعي أويس القرني مع النبي صلى الله عليه وسلم رغم أنه لم يره بعين رأسه، والمحب في وصال دائم مع حبيبه قال الشاعر:

ومن عجبِ أني أحن إليهمُ

وأسال عنهم من لقيت وهم معي

وتبكيهم عيني وهم في سوادها

ويشكو النوى قلبى وهم بين أضلعي

وسيدنا موسى وهو كليم الله ما اكتفى، من شدة حبه بكلام من يحب، فطلب أن يراه فصعق بعد تجلّي الله على الجبل. ثم استفاق وبقى الجبل دكا، وهذا حال المحبين فهم فى حفظ حبيبهم وكنفه.

نسئل الله أن يهدينا ويهدي بنا، وأن يعطيكم سؤلكم، وأن يعينكم على هداية الناس، وأن يجعلنا عونا لكم وأن لا يضيع تعبكم فينا، وها نحن سيدي جئناكم بالعيد نمتع أبصارنا برؤيتكم وترتوي قلوبنا من إمدادكم، ونطلب رضاكم ونسئالكم عما يدخل السرور على قلبكم، وأختم بقول الشاعر:

لإن اكتفى غيري بطيف خيالكم

فأنا الذي بوصالكم لا أكتفي

والسلام عليكم ورحمة الله وبركاته

إنتهت كلمة الخطيب، وكم كان بودي أن أصف المشاعر الطيبة والابتسامات الراضية والوجوه المشرقة، والمهم أن عدداً من الحاضرين عاش ساعة تشبه الأيام الخوالي حين كانت تربية المؤمنين رسالة واتباعهم للحكماء غاية وأية غابة.



# جامعة الآداب والعلوم والتكنولوجيا في لبنان كلية الآداب والعلوم الإنسانية قسم الدراسات الإسلامية

### حصل شهادة بكالوريوس في العلوم الدينية

| مواعيد المحاضرات | عدد الأرصدة | نظام العدريس | لغة المدريس | مدة الدراسة | وزرارة التربية والتعليم العالى في لبنان |
|------------------|-------------|--------------|-------------|-------------|-----------------------------------------|
| يعد الطهر        | 100         | أرصدة فصلية  | المربية     | فلاث سنوات  |                                         |

حضور المحاضرات في كافة فروع الجامعة في كافة المحافظات

- شروط الانتساب شهادة بكالوريا -القسم الثاني أو ما يعادلها، مصدّقة
- تخفيض الأقساط: للطلبة المتفوقين -للطلبة المستحقين مقابل أعمال إدارية في الجامعة
  - يمكن للطالب على إثرها:
- تحصيل إجازة تعليمية او تحصيل بكالوربوس ثانية في اللغة العربية بإعفائه من الأرصدة المشتركة.

#### المواد الرئيسية :

- علم النفس التربوي - فقه الدعوة – الصرف والنحو والبلاغة - علوم القرآن الكريم - الخطاية - الفقه المقارن - العقيدة - علوم الحديث - الإعجاز العلمي - العشريع والمواريث - السيرة النبوية - العاسير - فقه العقود المالية - العاريخ الإسلامي - اصول الفقه – ترجمة وتعريب

#### - تقنيات استعمال الحاسوب

#### التنمية والتأهيل

- الثقافة الدينية الضرورية لمتابعة الرسالة ولفهم متطلبات العصر.
- الأهلية لإمامة المسجد ولإلقاء الخطب في المسجد وفي الاحتفالات العامة.
  - الوعظ في حلق المسجد والمدارس والمنتديات.
  - إكتساب فن التواصل وتقدير المواقف التي تواجهه والقدرة على الإقناع.
    - إتقان أساليب الدعوة إلى الله، وحسن احتيار العبرة والعبارة.
- تعليم الأحكام الشرعية وتصحيح الأعطاء الشائعة في العبادات وحاصة في الصلاة.
  - تحصيل الكفاءة اللازمة لملء محتلف الوظائف الدينية المطروحة.
- إظهار الدين بالمظهر اللائق وتعريف الناس بالإسلام وبما يتناسب مع العصر والحالات الراهنة.

#### عميد كلية الآداب والعلوم الإنسانية

بمؤازرة مجموعة مختارة من الأساتذة من ذوي الخبرة والكفاءة من أهل العلم والثقافة والقانون نسعى لدعم طالب الدراسات الدينية وتأهيله، ليصبح رحل دين معاصر وواقعي وعملي، فيقوم بخدمة نفسه وعائلته ومجتمعه من خلال تزوده بالعلم الكافي والوافي وتحليه بأسمى الصفات وحمل الرسالة الغالية للدعوة وإمامة المسحد والوعظ والخطابة والمساهمة في محال التربية والتعليم وحل عدد من المشاكل الاجتماعية والنفسية والعقائدية لمن يقصده. كما نفتح أمامه آفاق حديدة مثل الدراسات العليا والقضاء الشرعي والاستشارات المصرفية والتعليم.



## JUST MOVED TO COLA.

Arts, Sciences & Technology University in Lebanon

English and French Sections in:

**FACULTY OF ARTS & HUMANITIES** 

**FACULTY OF SCIENCES & FINE ARTS** 

**FACULTY OF BUSINESS** 

For more information: 01-819904 / 01-819905 01-819906 / 01-819907 www.aul.edu.lb







علمية - دينية - فصلية تصدر عن منتدى الإعجاز العلمي في القرآن و السنة لبنان

#### بير و ت، لبنان

جادة الراشدين – تقاطع بسترس الصنائع سنتر مونتي مارينا–بلوك C ط۳ هاتف:٩٦١١٣٤٦٦٩٩ – فاكس: ٩٦١١٣٤٦٦٩٩+ بريد إلكتروني: iijazforum@gmail.com

www.iijazforum.org